# CHAYEINE VALUE OF THE Shabbos Inspiration

פרשת תרומה תשפ"ה



Divrei Torah



Parshah Stories



Parshah Riddles



Halachah Challenges



Inyana D'Yoma



ל זכות רפו"ש נחמה ברכה בת דבורה



פרשת תרומה -שקלים

תשפ"ה

#### PAGE CONTENT

- 3-4 Divrei Torah
- 5-6 Seuda Stories
- 7-8 Our Gedolim
- 9-18 Parsha Challenge
- 19-21 Life of Truth Story
  - 22 Hilchos Shabbos Initiative
- 23-24 Halacha Q&A
  - 25 Comic Story
- 26-30 Rav Kalman Krohn Story
- 31-35 Nefesh Shimshon

#### גליונות

- הגר"ח קניבסקי זצ"ל 36-37
- הגרי"ג אדלשטיין זצ"ל 38-39
- 40-41 הג"ר משה שטרנבוך שליט"א
- 42-43 הג"ר מאיר צבי ברגמן שליט"א
- 44-47 הגרב"ד פוברסקי שליט"א
- הג"ר משה הלל הירש שליט"א 48-49
- הג"ר יצחק זליברשטיין שליט"א 50-51
- 52-53 הג"ר מאיר גריינימן שליט"א
- הג"ר דוד כהן שליט"א 54-55
- 56-57 הג"ר איתמר גרבוז שליט"א

#### **SPONSOR A WEEK OF CHAYEINU WEKLY!**

Call or Text: 732-301-4043 opt. 8#-2

Email: chayeinuoffice@gmail.com Zelle: chayeinuoffice@gmail.com



# דברי תורה לסעודת שבת

# דברי תורה לסעודת שבת פרשת תרומה תשפ"ה

**Detached Gold** 

ְוְצִפִּיתָ אֹתוֹ זָהָב טָהֹוֹר מִבַּיִת וּמִחוּץ הְּצַפֶּנוּ וְעָשִיתָ עָלָיו זֵר זָהָב סָבִיב: (כה, יא)

Rav Yitzchok Dov Schechter shlita points out that there is a noticeable difference between the *tzipui* of the *Aron* and the *tzipui* of the other *klei hamishkon*. When it came to the other *keilim*, like the *mizbeichos*, the Shulchan, and the *amudim*, the *tzipui* was plated on, attached firmly to the kli. However, the *tzipui* of the *aron* was not attached at all, it was an entirely separate box of gold on the inside and outside. Why is the *tzipui* of the *Aron* different?

Rav Schechter explains that the *Aron* represents *talmidei chachamim*. The Bais Halevi says that the *tzipui zahav* of the *aron* represents the fact that it is important for *talmidei chachamim* to be dressed *l'fi kevoda*m, as the Gemara says a talmid chacham needs to make sure that there is no dirt on his clothing. However, there is a condition. The "*tzipui zahav*" that a *talmid chacham* wears must remain entirely external, in a way that he doesn't feel any attachment to them as all. When the *chitzonius* remains *chitzonius*, then it can be *kavod haTorah*, but not if it becomes "attached to" him and begins to become part of the *talmid chocham's* essence.

#### **Precise Measurements**

וְעָשׁוּ אֲרוֹן עֲצֵי שִׁטִים אַמָּתַיִם וָחֵצִי אָרְכּּוֹ וְאַמָּה וָחֵצִי רְחִבּוֹ וְאַמָּה וָחֵצִי לְמָתוֹ: (כה, י)

וּעָשִּׁיתַ שֶׁלְחָן עֲצֵי שָׁטִים אַמָּתַיִם אַרְכּוֹ וְאַמָּה רָחִבּוֹ וְאַמָּה וָחֵצִי לְמַתוֹ: (כה, כג)

Rav Aizik Ausband zt"l (Sefer Lekach Da'as) points out that the measurements of the Aron are all half amos. The reason, he explains, is because the Aron represents Torah, and Torah is limitless. When it comes to limud haTorah, a person can never reach completion and should never be complacent and feel that he can samei'ach b'chelko. A person should always feel he's in middle of the job and there is so much more to accomplish.

Along this vein, we can explain why the Shulchan's measurements were complete, אמתים ארכו ואה רחבו. The Shulchan represents *parnassah*, and that has limitations, as the Gemara tells us מזונותיו של אדם קצובות מר"ה עד ר"ה. When it comes to material sustenance, a person should feel that he has enough and be *samei'ach b'chelko*, and he has no need for more.

Yet, while the width and length of the Shulchan are full measurements, the height is an *amah* and a half. Although the amount of money a person gets is measured, the *potential* of what a person can do with the money is unlimited. If it is used for *chesed*, for *mitzvos* and to support Torah, then the money is also *ruchniyus* and the heights he can reach with utilizing his portion properly is limitless. How a person utilizes his money for avodas Hashem is never complete, and regarding the spiritual heights he can achieve with his money, he should never feel his mission is complete.



## דברי תורה לסעודת שבת

#### The Light of Eternity

וְעָשִיתָ מְנַרַת זָהָב טָהוֹר מִקְשָׁה תַּעָשֵׂה הַמְּנוֹרָה יָרֶכָה וְקָנָה גִּבִיעִיהַ כַּפְּתֹרֵיהַ וִפְרָחֵיהַ מִמְנָּה יִהִיוּ: (כה, לא)

תיעשה המנורה - מאליה, לפי שהיה משה מתקשה בה, אמר לו הקדוש ברוך הוא השלך את הככר לאור והיא נעשית מאליה, לכך לא נכתב תעשה: (רש"י)

In his *hakdamah* to *Nidchei Yisroel*, Rav Aharon, the son of the Chofetz Chaim brings a phenomenal *peshat* from his father. We know that the *keilim* of the Mishkan symbolized deep concepts. The Aron symbolizes Torah, the Shulchan, sustenance, and the Ner Tamid of the Menorah symbolized the *nitzchiyus* of Klal Yisroel. It is the light that will lead Klal Yisroel to redemption through the stark darkness of *galus*.

Rashi tells us that Moshe was *niskasheh* in building the menorah. Moshe Rabbeinu had kushyos, questions. How is it possible that throughout the long and bitter *galus* where Klal Yisroel would suffer unbearable pain and suffering, with millions tortured and killed, that they will ultimately survive? How is the *nitzchiyus* of Klal Yisroel possible with such a destructive galus?

Hashem's response was השלך את הזהב לאש, ומאליה תיעשה המנורה. Hashem's hashgachah does not need to be understood in our eyes. Klal Yisroel will be thrown in to the fire, they will suffer churbanos that will seem to completely consume them, but it will be from those very fires that Klal Yisroel will emerge and merit the geulah. And it won't come from our hishtadlus, or the help of other nations. מאליה תעשה המנורה. It is only the hand of Hashem that will bring us from the tzaros of galus to the eternal light of geulah.

The Chofetz Chaim concluded that although it is not in our hands to save ourselves from the *tzaros*, we still have a mission. Our job is still to light the menorah, representing the fire of Torah. The Zohar says that Hashem commanded the Malachim to create a corresponding menorah in Shamayim, and when the Kohen would light the menorah down here, the Malachim would light their Menorah above. When we ignite the the *or haTorah*, that causes Hashem to bring down his *shefa* of *or* and we will be *zocheh* to the *nitzchiyus* of Klal Yisroel with the *geulah sheleimah b'mheirah*.





#### **Raised Rent**

A *kollel yungerman* who did not own his own apartment moved to the northern city of Tzefas, so that rental fees for his apartment would be lower. One day, the new landlord came to discuss a delicate matter. In a subdued tone of voice, he explained that since he was undergoing very difficult times, he must ask the young man to vacate the apartment as someone else had offered a substantially higher rent than what he was currently getting. He expressed great sympathy for the young man's situation, acknowledging that he would face tough times finding similar quarters for the rent he was paying, yet, circumstances made the decision final. He did, however, grant him a sufficient amount of time to search for another apartment.

The young man was completely shattered. The very move to this distant city was for one, and only one, reason — namely, the financial savings. He felt that the rug was being pulled from underneath him. Not only would he not have gained anything, but he would actually have incurred a great financial loss. The move from one apartment to another with its related expenses would be staggering, involving expenditures that he could not afford.

A friend advised that since the landlord had some affiliation with the *chassidus* of Ger, the *kollel yungerman* should travel to Yerushalayim to discuss his predicament with the Gerrer Rebbe. Despite the fact that the young man had no involvement with Ger whatsoever, he accepted the advice and made the journey, trying his luck with the Rebbe.

Arriving in Yerushalayim, he went directly to the home of the Gerrer Rebbe, HaRav Pinchas Menachem Alter, and waited his turn. As always, the line was long and after a couple of hours, he was ready to leave in frustration. He did, however, persevere and was ushered into the Rebbe's study. It was the first time in his life that the man had ever been face to face with a *rebbe* and it was only natural that he was quite nervous and apprehensive.

His anxiety, though, did not last for long, for immediately upon his entrance the Rebbe welcomed him with a broad, friendly smile, thereby conveying the message: I am so happy to see you. The Rebbe began by asking some general questions. Then he turned to specifics regarding the young man's learning, his family and his financial situation. Feeling at ease, the young man was able to articulate his specific problem -—his predicament regarding the apartment in Tzefas — in an orderly fashion. The Rebbe expressed great empathy for his difficulty, offering much needed encouragement to withstand the challenge, and blessed him with success.

Several days passed and the first of the month arrived. As usual, the landlord came to collect the rent and the young man paid the amount he had paid previously. No one mentioned the impending move. The following month the same experience recurred with neither of them referring to the move. With the pressure easing, inertia followed; the young man and his family felt some sense of calm. For the most part, the apartment issue was forgotten. A long time later, while paying his rent, the young man reminded himself of the crisis he had faced earlier. As a matter of curiosity, he asked the landlord what in essence had taken place that made the entire issue disappear. "Oh, it's simple," he said straightforwardly. "Every month I receive a check from Rabbi Alter to make up the difference in rent. You really don't have to worry, since the checks arrive in a timely, almost automatic fashion."





#### **Walking to Learn Torah**

When Rav Shteinman once visited Rav Malkiel Kotler in his house, he saw a pair of shoes in the cabinet with the silver dishes. He asked why they were there, and Rav Malkiel answered with this story.

During World War One Rav Isser Zalmen Meltzer decided to close his yeshiva because it was a *sakana*, so all the *bachurim* went home. One *bachur* got home, and his mother asked him why he was home, he said because the yeshiva was closed because of *sakana*. His mother replied "Torah is *maygin u'matzil*, and she sent him right back to yeshiva. The *bachur* didn't have any money for transportation, so he walked back to yeshiva by foot. When Rav Isser Zalmen heard this story, he was so impressed about this *bachur's mesiras nefesh* that he decided to buy his shoes from him.

The name of the bachur was Ray Shach!

#### Saved From the Holocaust

Rav Yaakov once met the Satmar Rebbe and asked him why he thought Hashem saved him from the Holocaust. The Satmar Rebbe did not want to say but Rav Yaakov got him to respond, and the Rebbe said that he was saved because of his tremendous hasmodas haTorah. It is well known the Satmar Rebbe used to stay up at night with his feet in cold water to keep himself awake and learn. The Rebbe, in turn, asked Rav Yaakov why he was spared from the Holocaust, and Rav Yaakov hesitatingly responded it is because from when he was a young child he never told a lie.

I think Rav Yaakov understood this from the following story of what made Rav Yaakov stay in America, and eventually bring his family a number of years before the war:

When Rav Yaakov was the Rav in Tzitivyan the family had no money, so Rav Yaakov took a job as a fundraiser for a *kollel* in Lita. He was sent to the USA to collect with a receipt book showing the prospective donors' previous year donation so they can match it or add to the sum. At one particular donor Rav Yaakov showed the him receipt from the previous year, and the donor told him that he had a copy of the check form the last donation and the amount was smaller. At that point Rav Yaakov realized that someone in the *kollel* office was forging receipts so the donations would be higher. This, Rav Yaakov felt, was not *emes* and he decided he cannot work for an employer who is not 100% *emes*.

At that point the donor said "I can give you a donation like I always do the smaller amount" Rav Yaakov kindly informed the donor I do not work for that *kollel* anymore I cannot accept any checks. The man said but who do you work for? Rav Yaakov told him I am unemployed. Rav Yaakov was left stranded in America with no money or job to return or bring his family. He then got in touch with his cousin who found him a job as a Rav in Seattle and eventually Rav Yaakov was able to bring his family and in turn they were saved from the Holocaust.

Rav Yaakov realized that it was only because of the *midas ha'emes* that saved him from the fate of so many others in Lithuania.

Compiled by Tzvi Schultz <a href="mailto:chinuchchaburah@qmail.com">chinuchchaburah@qmail.com</a>. Details of stories have not been confirmed.







The Saraph of Brisk

Rav Yehoshua Leib Diskin zt"l (1818 - 1898)

ב"ט טבת Yahrtzeit

#### Continued from last week...

Soon after R' Yehoshua Leib's arrival in Yerushalayim, the battle against the secular schools erupted in full force. A British organization, Mazkeret Moshe, funneled substantial funds to raise the "cultural standard" of Jewish education in Yerushalayim by secularizing the schools. They sent Yechiel Michel Pines, a famous maskil, as their representative, hoping that he would prove to be a match for the iron-willed, uncompromising R' Yehoshua Leib. Pines realized that he could not secretly circumvent the Ray; he went to meet with him directly. When he arrived, R' Yehoshua Leib flung open all the doors and windows of his house, saying, "Let no one say that we shared any secrets together." He then told Pines, "If you have come to ease the burden of the poor of our city, as you promise, fine. But if you have reforms in religion in mind, let me tell you that there is no house and no courtyard from which the sound of Torah does not make itself heard. There is no room for your innovations." Pines then chose to work with a small group of maskilim in Yerushalayim. Some weeks later, Pines was blessed with a son and asked R' Shmuel Salant to be the child's sandak. R' Yehoshua Leib learned about this the day before the bris and sent a message to R' Shmuel asking him not to participate. The public was not yet aware of these undercurrents, as Pines remained engaged in business at first. He pretended to be concerned over the plight of the craftsmen in the city and employed many of them. But his cover did not endure. One day he opened a shul and yeshiva in the Even Yisrael neighborhood. He stated that he intended to maintain a shul and support ten young men on a monthly stipend to study Torah. This place soon became a meeting house for maskilim. R' Yehoshua Leib, who had all along seen through Pines' "piety," arranged a mass rally, at which he uncharacteristically made a public appearance. When he rose to speak, he burned with holy zeal, his face glowing. He cried out in a tear-choked voice, "Our religion is being threatened by a grave danger. Our Torah is in dire straits. It has come to my attention that Michel Pines has established a special





place of worship and prayer. He is an *apikores*, as has been testified before me, and the house which he has designated can only produce *apikorsus*. I therefore forbid visiting it." A strict ban was then declared upon Pines and his house of study, unanimously accepted as binding on all.

Pines appealed for support to several rabbis abroad. But when it became known that R' Yehoshua Leib was his outspoken opponent, Pines' would-be backers slipped away one by one. Even the patrons and colleagues who had sent him ignored Pines' cry for help. They feared further antagonizing the sensibilities of R' Yehoshua Leib and the people of Yerushalayim. When the Gaon HaNetziv was approached to defend Pines, he emphatically replied, "I cannot conceive of anything that could possibly be said contrary to the renowned and revered R' Yehoshua Leib Diskin."

R' Yitzchak Cheshin, father of R' Yeshaya Cheshin, passed away at a young age, leaving a widow and seven orphans. They lived near Michel Pines' home. Pines offered to take the children into his *beis medrash* and to raise them, thus relieving Mrs. Cheshin of an enormous financial and emotional burden. When she posed Pines' offer to R' Yehoshua Leib, through R' Moshe Horodner, the Rav rose up from his chair and vehemently explained that he could not permit it. He then blessed the widow with children who would grow to Torah and *chuppah*, and that she would enjoy generations of righteous descendants. The widow followed his directive, despite the taunts of a few neighbors who accused her of cruelty to her young children. She indeed lived to see R' Yehoshua Leib's blessing realized, for she produced generations of outstanding children and established one of the most illustrious families in Yerushalayim.

R' Yehoshua Leib Diskin took numerous measures to assure that Michel Pines was ostracized and would have no support from the ranks of the rabbonim in Yerushalayim. He once summoned R' Dov Ber Shapira, the loyal attendant of R' Shneur Zalman of Lublin (author of Toras Chesed) and commanded him to inform his master that he must not admit Pines into his house. R' Yehoshua Leib's adamant stand brought the battle to its close. Pines' 'yeshivah' dwindled and eventually died, due to the ban. This time the breach had been discovered, and mended, in time. But the case of Pines was only the first of many conflicts. Many who thought that R' Yehoshua Leib was overreacting in claiming that Pines was undermining the very foundations of religious education later admitted that he had indeed been foresighted. A large number went so far as to express regret over not having joined the ranks of R' Yehoshua Leib, the defender of Torah-true chinuch.

Reprinted with permission from "The Weekly Vort" by E. Lerner





# Parsha Challenge

פרשת תרומה

1. List at least one connection the numbers 1-13 have with the משכן.

Who knows 1? I know 1! 1 is הי.
Who knows 2? 3? 4? 5? 6? 7? 8? 10? 11? 12? 13<sup>3</sup>?

- 2. What is mentioned numerous times in every פרשה but in this week's פרשה is only mentioned once?
- 3. List six things in the משכן that were square.4
- 4. Which לאו is found in this week's פרשה? 5
- 5. Out of the six כלי המקדש, which two similarities were unique to the ארון, the and the מובח הוהב
- 6. The name of which person from the מגילה (although with different נקודות) is found in this week's פרשה?
- 7. I am gold, he is silver,

I am more crucial to the משכן,

but I couldn't do my job without him.

We are both mentioned in this week's פרשה.

Who am I? Who is he?

8. I am a structure in the משכן and the בית המקדש,

I am never mentioned in the תורה,

However, the תורה explicitly states my alternative is not allowed,

Without me the עבודה could not be completed.

Move one of my נקודות and I can be a קרבן.

Who am I? (M. Kagan)

#### Need a hint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> It has a connection with the קרשים

 $<sup>^{\</sup>mathrm{2}}$  It has a connection with the מנורה

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Found in the first ten פסוקים

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Some are כלים, some are locations, some are curtains

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> It is regarding a כלי המשכן

#### Answers

- 1. 1) 1 is הי
  - 2) 2 are the שלחן, בדים, כרובים, בדים, ידות, and the height of the מזבח הזהב.
  - 3) 3 are the boxes of the ארון, the amount of coverings of the משכן according to one שיטה, the three entrance curtains, the three areas in the מזבח החיצון.
  - 4) 4 are the טבעות, the width of the יריעות, the amount of coverings of the שיטה according to one שיטה. the מודי מסך on the מובחות, the מודי מסך החצר, and the עמודי מסך.
  - 5) 5 are the בריחים on each side of the משכן, the length and width of the מזבח החיצון, the halves of the number of parts to three of the halves of the יריעות.
  - 6) 6 are the branches of the מנורה, the primary מקדש of the מקדש, and the number of parts to one of the halves of the יריעות.
  - 7) 7 are the גרות of the מנורה.
  - 8) 8 are the מערב on the מערב, and the number of all the בדים in the מקדש.
  - 9) 9 are the פרחים on the מנורה.
  - 10) 10 are the amount of the parts to the יריעות האהל, the height of the קרשים, the height of the ארון, and the width of the משכן, the height of the משכן on top of the משכן.
  - 11) 11 are the amount of the parts to the יריעות המשכן, and the כפתורים, on the מנורה.
  - 12) 12 are the לחם הפנים and the width of the exterior of the משכן.
  - 13) רשייי (25:2) says there were 13 items needed for the donation of the משכן and according to the opinion that the בריח התיכן went around the entire שבת and in תרגום יונתן בן עוזיאל) משכן there were 13 בריחים in total. (Number 13 was submitted by Y. Tawil)
- 2. A שם הי
- 4. (כה,טו) בדים לא יסרו ממנו Not to remove the ברים לא יסרו ממנו Not to remove the ארון
- 5. 1) They had a יור 2) They were made with gold and wood 3) They had gold rings
- ושתי טבעת וגוי (כה,יב) ושתי
- 7. The קרשים and the אדנים
- 8. Next week...

#### **Last Week's Riddle:**

Twice he and I were partnered,

Once to support another, - to support arms

Once to give guidance, - When משה went up to הר סני

We are both mentioned in this week's פרשה.

Who am I? Who is he? - חור and אהרן



#### Pischei Parsha – Terumah

#### Parsha Musings for Shabbos Table Schmoozings

#### **RIDDLES**

#### How many syllables are in the name of this week's parsha?

Although we tend to pronounce the "Tr" combination at the beginning of the word "Trumah" the same way we pronounce it in English words such as, "True," and "Tree," producing a sound similar to the English "Ch" combination, this sound doesn't actually exist in *lashon hakodesh*, and the correct way to *lain* the word is, "T'-Ru-Muh," as a 3 syllable word with a *sheva na* under the letter "*tuv*."

#### How was the mishkan like Har Sinai?

- After becoming Hashem's special nation, it suited us to have His special presence with us on a regular basis in the *mishkan*, as it was at Har Sinai.
- Like at Har Sinai, Hashem spoke to Moshe from the *mishkan*, with His words once again emanating "from the fire" of the "fiery-gold *keruvim*."

# The wagons that Yosef sent to Yaakov eventually led to the wagons used by the family of Merari to transport the *mishkan*? How?

When Yaakov saw the wagons which were sent by Yosef, the *Shechina* and *nevuah* returned to him.<sup>2</sup> With this restored *nevuah*, he foresaw the *mishkan*, brought trees to plant in Mitzrayim, and told his children to take this wood with them when they would leave.<sup>3</sup> After being converted into the beams of the *mishkan*, this wood was transported on wagons.

Regarding most *keilim*, Hashem speaks to Moshe as a representative of Bnei Yisrael, saying, "YOU should make..." Regarding one *kli*, Hashem speaks about Bnei Yisrael, saying that "THEY" should make it. Which *kli*, why, and how can millions of people make it together?

Due to the extreme holiness of the *aron*, we all needed to be direct partners in its construction, so that we could all merit acquiring Torah. We could all donate, help Betzalel in some small way, or focus our attention to this special project ("*y'chavnu ladavar*").<sup>4</sup>

The zeir (crown) on the mizbeach represents the kesser kehunah, and was taken by Aharon HaKohein; the zeir on the shulchan represents the "kesser malchus," and was taken by Dovid HaMelech; the zeir on the aron represents the kesser Torah – who took that crown?

It's yours if you want it!<sup>5</sup> Only regarding the first 2 does the Torah say, "*V'asisa LO zeir*," "You should make for him (it) a crown," indicating that these crowns were designated for specific individuals. Regarding the *aron*, however, this word is omitted, because it's available to anyone!<sup>6</sup>

Regarding a number of *keilim*, the term "v'tzipisa" is used to indicate that it was coated in gold. Name 2 places in *Parshas Terumah* where this term is used when something wasn't actually coated in gold, but was rather placed INSIDE of something gold, which surrounded it closely.

- The wooden, inner box of the *aron*, which was housed in a golden box, and also housed a golden box, was thus fully surrounded by gold.<sup>7</sup>
- Golden half-pipes were attached to the beams of the *mishkan*, and when the *berichim*-poles were inserted into them, the poles were surrounded by gold.<sup>8</sup>

 $<sup>^{1}</sup>$ רמב"ן בהקדמתו לפ' תרומה

 $<sup>^{2}</sup>$ רש"י בראשית מ"ה כ"ז ושפת"ח

רש"י כ"ה ה' <sup>₃</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 'רמב"ן כ"ה י

יומא ע"ב: הובא בדע"ז כ"ה י"א 5

כלי יקר <sup>6</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> כ"ה י"א

<sup>8</sup> כ"ו כ"ט

In *Parshas Terumah* we are told to build the *aron*. Where was it once mentioned already in *Chumash*? In *Parshas Beshalach*, Moshe told Aharon to take a jar of *mann* and place it in front of the *aron*, so that future generations would understand that Hashem takes care of Bnei Yisrael. This conversation happened after the *mishkan* was constructed, but the Torah records it while discussing the *mann*.<sup>9</sup>

# The *keruvim* in the *mishkan* looked like peaceful children.<sup>10</sup> Where else in *Chumash* are *keruvim* mentioned, in a very different role?

After Adam and Chava were sent out of Gan Eden, Hashem placed *keruvim* outside to serve as guards who would attack trespassers.<sup>11</sup> We see the power of Torah: when combative *malachim* are attached to Torah, they become docile. Likewise, when one attaches himself to Torah, it has the ability to refine his *middos*.<sup>12</sup>

# The *keruvim* looked like young children.<sup>13</sup> If so, why does the Torah say that they faced each other, "ISH el achiv," describing each as a "man"?

This phrase has nothing to do with their likeness: when multiple grammatically masculine objects are described, they are each called "*ish*," while grammatically feminine objects are called "*isha*" (such as the *yerios*).<sup>15</sup>

#### Observing the keruvim can help one learn the best method to teach Torah. How?

Like the *keruvim*: a rebbe must resemble a *malach*, and be free of *chet* like a young child; he must stretch towards *Shamayim* to maximize his performance of obligations *bein adam laMakom*, while "facing his friend" to fulfill his responsibilities *bein adam lachaveiro*, thereby highlighting the peace which is achieved by lovers of Torah; he must keep his gaze focused on the *kapores*, fully focused on spreading Torah, unmotivated by personal honor.<sup>16</sup>

#### Which contained more gold: the *menorah*, or the *kapores* on top of the *aron*?

The total amount of gold which was used to make the *menorah* AND its *keilim* weighed one *kikar*.<sup>17</sup> We have a *mesorah* that the *kapores* was also made out of a *kikar* of gold.<sup>18</sup> It turns out that the *kapores* contained more gold than the *menorah* alone. (Keep in mind that the gold-content of the *kapores* presumably includes the *keruvim*.)

#### Where is there a reference to the shulchan in the shemoneh esrei of mussaf on Shabbos?

"Sidurei n'sacheha" refers to the arrangement of *lechem hapanim* on the *shulchan*, with rods ("k'sos hanasech") supporting each bread so it shouldn't crush those underneath it.<sup>19</sup>

#### **JUST CURIOUS**

Donations to the *mishkan* were collected from individuals who, "*Yid'venu libo*," felt moved to contribute generously and willingly.<sup>20</sup> Why, then, does the Torah used the term, "*V'yikchu li terumah*," as if the funds had to be forcibly "taken" from them?

Hashem only wanted donations from those who felt, "This isn't really MY money; it was entrusted to me by Hashem, so that I would use it for His purposes." These people didn't feel that they were GIVING a present; rather, they allowed the collectors to TAKE that which was destined for them all along.<sup>21</sup>

```
<sup>9</sup> ט"ז ל"ב-ג' ורש"י שם
```

 $<sup>^{10}</sup>$ רש"י כ"ה י"ח, ועי' רש"י כ"ו א' ושפת"ח שם

בראשית ג' כ"ד ורש"י שם <sup>11</sup>

משלחן ר' אליהו ברוך שבועות ע' רע"א בהערות המו"ל  $^{12}$ 

רש"י כ"ה י"ח <sup>13</sup>

ב"ה כ' <sup>14</sup>

רש"י כ"ו ג' <sup>15</sup>

כלי יקר כ"ה י"ז <sup>16</sup>

ב"ה ל"ט <sup>17</sup>

אב"ע ל"ח כ"ד <sup>18</sup>

עץ יוסף, ועי' רש"י כ"ה כ"ט, אמנם עי' בעיון תפילה 19

כ"ה ב' <sup>20</sup>

#### Which is preferable for the *mishkan* – light wood, or heavy wood, and why?

*Shittim* wood is very light, making it possible for a mere 8 oxen, given to the family of Merari, to pull the whole *mishkan* when traveling.<sup>22</sup>

#### Shittim wood was used in the construction of the mishkan. Where did we find this wood in the desert?

- It wasn't from the desert: it was "born in Eretz Yisrael," replanted in Mitzrayim by Yaakov Avinu, and carried out by Bnei Yisrael.<sup>23</sup>
- In the *midbar*, there was a forested area of *shittim* wood, for which the town of *Shittim* was named.<sup>24</sup>

Bnei Yisrael just spent 80 days painfully regretting the *Chet HaEigel*, while Moshe begged for their forgiveness on Har Sinai. Finally, they were forgiven on *Yom Kippur*, and right away Moshe announced, "We will be building a *mishkan*. Please donate GOLD..." Yikes! Of all things, why mention gold FIRST?

By mentioning it first, Hashem was letting them know that they had been fully forgiven for the *Chet HaEigel*. Likewise, when discussing the age at which an animal can be brought as a *korban*, a cow is mentioned first ("..., או כשב או עד...").<sup>26</sup>

The *mishkan* was built after *Chet HaEigel*, as its *kaparah*. Why is it mentioned beforehand? Since the Torah is so pleasant, it mentions the "*refuah*" before the "*makkah*," informing us of the solution before describing the *aveirah*.<sup>27</sup>

#### How did the precious stones stay attached to the eifod and the choshen?

- Each stone was placed in a depression within the garment, which surrounded it and held it in place.
- They were held by prongs, like the settings on modern day rings.<sup>29</sup>

Rebbe Yehudah HaNasi told people not to teach Torah in the marketplace.<sup>30</sup> What is so bad about it? Most of the 48 *middos* which are needed to acquire Torah<sup>31</sup> are based on humility. To stress that one should be aware of his imperfections, the *aron* (which contained the Torah) had "incomplete" dimensions on all 3 planes (2½ x 1½ x 1½ amos). Rebbe Yehudah HaNasi disallowed teaching Torah in public on a regular basis, concerned that it could be motivated by a desire to show off.<sup>32</sup>

The *aron* was comprised of 3 boxes which were open on top: an outer box made out of gold, which housed a wooden box, which housed an inner box made out of gold.<sup>33</sup> Rashi explains that even when the *kapores* (cover) was placed on the *aron*, the outermost box was slightly taller than the 2 inner boxes, such that it created an elevated *zeir* (crown) around the *aron*. Is there any indication that this *zeir* had a pointy, zigzag shape?

- According to Rashi, no.<sup>34</sup>
- There are different words used to describe the upper, surrounding lip of a vessel, depending on its shape. The word "zeir" implies a lip which is formed by triangular protrusions.<sup>35</sup>

דרש משה <sup>21</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 'דע"ז כ"ה ה

רש"י כ"ה ה', כ"ו ט"ו <sup>23</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> 'דע"ז כ"ה ה

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> ויקרא כ"ב כ"ז

רבינו בחיי כ"ה ו<sup>' 26</sup>

רבינו בחיי כ"ה ו<sup>' 27</sup>

נו בוויי כ וו ו. רש"י כ"ה ז' <sup>28</sup>

<sup>29</sup> רמב"ן

מ"ק ט"ז. <sup>30</sup>

עי' אבות ו' ו<sup>' 31</sup>

<sup>32</sup> כלי יקר כ"ה י"א

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> רש"י כ"ה י"א

תשובת הגר"ח קניבסקי זצ"ל לר' אשר דוד מייערס הובא בספרו מלאכת המשכן וכליו אות י"ב. ולכא' אין לדחות ולומר דאף <sup>34</sup> בימיהם כך היה צורת זר וכתר בסתם, שהיה לו חודים למעלה, ולפרש עפ"ז דע"כ זהו כוונת שם "זר," דהנה עי' לק' ברמב"ן כ"ח ב' שפירש דבגדי כהונה הם כבגדי מלכים שבימיהם, והציץ כנזר מלכים, והנה שפת הציץ למעלה לכא' היה חלק בלי חודים. (ד"ע)

#### There were tabaos (rings) attached to the sides of the aron. How high up were they situated?

- Near the upper edge.<sup>36</sup>
- Near the bottom edge, so that the aron would be above the Leviim carrying it, and be less cumbersome.<sup>37</sup>

# If I'm a *Levi* carrying the *aron*, how much space is there between me, and the *Levi* who is standing next to me carrying the *aron* with me?

The poles of the *aron* were inserted into rings which were attached to the short side of the *aron*, and the length of the long side of the *aron* (2.5 *amos* – at largest 5 ft.) separated between the poles. The *Leviim* stood BETWEEN the poles, with the poles placed on their OUTER shoulders, respectively.<sup>38</sup> We could thus calculate: 5ft. – (2 x the width of a person) = the distance between the *Leviim*.

The *aron*, *shulchan*, and *mizbechos* were built with rings attached to them, which held "*badim*" – poles which were used to carry these *keilim* while traveling. Regarding the *aron* alone, there is an prohibition to ever remove these poles<sup>39</sup>, even while the *aron* sat, stationary, for hundreds of years inside the *Kodesh HaKodoshim*. Why?

- The aron houses the Torah, and we are commanded to treat it with the utmost respect. A moment may arrive when we must quickly grab the aron and transport it. Were its poles to be stored separately, one may, in haste, insert them without first adequately checking their strength, which would result in the aron falling during transport. Since we are commanded to insert the poles once, permanently, we will be inclined to make them adequately supportive.<sup>40</sup>
- We must be constantly aware that the Torah is not bound to any time or location, and we must always be prepared to carry it with us elsewhere. In fact, since the *aron* was kept in the *Kodesh HaKodoshim* behind a curtain, these poles, which "poked" the *paroches*, were the ONLY consistently visible indication of the *aron*'s presence.<sup>41</sup>
- In reality, the *aron* carried those who held its *badim*. The poles remained attached to the *aron* even when it sat in the *Kodesh HaKodashim* to demonstrate that just as they didn't support the *aron* there, they didn't support the *aron* as it traveled either.<sup>42</sup>
- This *mitzvah* indicates that one who supports Torah and *talmidei chachamim* will be permanently attached to them in *olam haba*.<sup>43</sup>
- The *aron* carried those who carried it. The poles are inserted permanently to indicate that in any time of distress we can firmly "hold on to" the Torah, which will carry us, if we "carry the *aron*" by supporting Torah learning and *talmidei chachamim*.<sup>44</sup>

Chazal relate incidents in which chachamim asked little children, "P'sok li p'sukeich" – "Tell me what pasuk you learned today," and understood their responses as a form of nevuah. How does that work? The keruvim looked like very young children, and were formed out of the kapores itself – not crafted elsewhere and then attached. Likewise, the education of children has to be a direct outgrowth of Torah – not mainly elsewhere, with a subsequent introduction to ruchniyus. Just as nevuah flowed from between the keruvim, our connection to Hashem flows from children engaged in Torah, who retain a degree of access to nevuah throughout history. 45

תפארת ישראל כלים ב' אות ל"ב <sup>35</sup>

רש"י כ"ה י"ב <sup>36</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> רמב"ן, ועי' אב"ע

רש"י כ"ה י"ב <sup>38</sup>

כ"ה ט"ו <sup>39</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> ספר החנוך צ"ו ועיי"ש עוד

ר' שמשון רפאל הירש 41

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> משך חכמה

חפץ חיים עה"ת <sup>43</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> אזנים לתורה ועיי"ש עוד

אזנים לתורה כ"ה י"ח 45

## Why do *Chazal* use the term "*Talmid Chacham*," "Student of a *Chacham*," even when referring to *gedolim* who TEACH others?

The *keruvim* which sat upon the *aron* had the image of children, indicating that we should always see ourselves as young students, continually seeking to grow in Torah and *middos*. The truly wise recognize that they are not yet fully wise.<sup>46</sup>

# Regarding most *keilim*, if gold isn't available, they can be made out of silver. The one exception is the *keruvim*, which must be made out of gold.<sup>47</sup> Why are they different?

The *keruvim* represent children, who "sit" upon the Torah. Regarding their *chinuch*, we can never compromise by settling for "inferior metals" and *b'dieved* options – the only option is "pure gold" *chinuch*.<sup>48</sup>

The *lechem hapanim* were shaped like an open box which is missing 2 sides, forming a U shape. How did they get the dough to stay in that shape while they baked it?

They were baked in iron molds.<sup>49</sup>

When making the roof of the *mishkan*, the artisans wove 10 *yerios* (sections of cloth), which were each 28 *amos* long by 4 *amos* wide. 5 of these sections were sewn together, attached on their long sides, to form a single set, and the other 5 sections were sewn together to form a second set. Each set had 50 loops on one of its long sides, and the 2 sets were arranged such that the loops of each set lined up with each other. Finally, *kerasim* (hooks<sup>50</sup>) were inserted into each pair of lined-up loops in order to connect the sets.<sup>51</sup> Were these *kerasim* placed on the underside of the *yerios*, such that they were visible inside the *mishkan*, or on the upper side of the *yerios*?

*Chazal* record that when the *kerasim* were placed in the loops, they looked like stars in the sky<sup>52</sup>, because of the contrast between the golden *kerasim* and the deep blue *t'cheiles* loops<sup>53</sup>. Presuming that the 2 sets of *yerios* were connected such that they were flush without a gap between them<sup>54</sup>, in order for the *kerasim* to have been visible inside the *mishkan*, they must have been placed on the under-side of the *yerios*<sup>55</sup>. Alternatively, the placement of the *kerasim* on the upper side made them appear like stars, which cast light below despite being located high up in the sky<sup>56</sup>. Some hold that there was a gap between the 2 sets of *yerios*<sup>57</sup>, in which case the *kerasim* would be visible even if they were placed on the upper side<sup>58</sup>.

#### **IN YOUR OPINION**

#### Would you rather visit the mishkan, or spend a Shabbos with Avraham and Sarah?

The presence of Hashem with Bnei Yisrael in the *mishkan* was a RETURN to the way things were when the *Shechina* "lived" with the *avos* in their spiritually elevated homes.<sup>59</sup>

# If you could visit the *mishkan*, and be in front of Hashem's *Shechina*, how would you act? Name 2 things that you would do inside, and 2 things that you definitely wouldn't.

In the beginning of Shulchan Aruch, we learn that we should be constantly aware that we are always in front of Hashem!

חכמה ומוסר ח"א ע' שד"מ <sup>46</sup>

מכילתא סוף יתרו פרשה י', ועי' מנ"ח צ"ה י' <sup>47</sup>

מעינה של תורה בשם ר' מאיר שפירא, עי' אמרי דעת ואינה ת"י <sup>48</sup>

רש"י כ"ה כ"ט <sup>49</sup>

אמנם עי' ר"א בן הרמב"ם כ"ו ו' שכ' שהיו כעין כפתורים. 50

כ"ו א'-ו<sup>' 51</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> שבת צ"ט.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> 'מעשה חושב ד' ב'

עי' ר"א בן הרמב"ם שם <sup>54</sup>

מעשה חושב שם, חדש האביב (לבעל מחבר הס' פלא יועץ) שבת שם 55

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> חדש האביב שם

מלבי"ם כ"ו ד' <sup>57</sup>

ספר מלאכת המשכן וכליו לר' אשר דוד מייערס בחלק היריעות ביאורים אות ו' 58

 $<sup>^{59}</sup>$ הקדמת הרמב"ן לספר שמות

| If a fly is locked in a box with a huge cube of sugar, would you consider him "rich"?  It's hard to call him rich, since he is trapped, and can't take it with him. Likewise, if we only have wealth which we must leave in <i>olam hazeh</i> , we haven't invested wisely. The only investment available which carries a guaranteed return is <i>tzedakah</i> , which we take with us to <i>olam haba</i> . The Torah thus tells us, "V'yikchu li terumah" – the only way to definitely "yikchu" (take), is "terumah" (by donating) to a worthy cause. 61 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| כ"ה ב' <sup>60</sup><br>בית הלוי <sup>61</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |

#### **Parshas Shekalim**

#### **JUST CURIOUS**

We read *Parshas Shekalim* at the time of year when they would collect *shekalim* for the new year's *korbanos*. Why, then, do we read *pesukim* about Bnei Yisrael collecting money for the *adanim* of the *mishkan*?

Although these *pesukim* focus on the collection of silver for the *adanim*, they mention the word "*terumah*" three times, from which we derive the requirement of other collections, including the annual *machatzis hashekel*.<sup>62</sup>

When *Nissan* arrives, communal *korbanos* must be purchased from the new batch of *shekalim*, which were collected annually.<sup>63</sup> Which items were purchased with these *shekalim*?

A lot more than just animals:

- The daily *Korban Tamid*, and all *korbanos tzibbur*, as well as the wine, oil, and flour used in the *nesachim* brought along with them.
- Korbanos brought on yomim tovim, such as the korban mussaf, and the sh'tei halechem brought on Shavuos.
- The salt placed on all korbanos.
- Wood for the *mizbeach*, if it needed to be purchased.
- The spices for the *ketores*, and the wages of those who processed it.
- The *lechem hapanim*, and the wages of those who made them.
- The barley used for the *korban ha'omer*.
- A Parah Adumah, and the ramp used when traveling to process it.
- The se'ir hamishtaleach of Yom Kippur, the red strip tied between its horns, and the ramp used to escort it.
- The *mizbeach haolah*, the *heichal*, the *azaros*, and the curtains which were hung in the gateways of the *Bais Hamikdash*.
- The *menorah* and the other *keilim*, if necessary.
- The bigdei kehunah.
- The *nesachim* which accompanied: a *korban olah* which was brought in order to replace an animal which was suspected of being an unidentifiable *korban*<sup>64</sup>, the *korban* of a non-Jew who sent a *korban olah* from a foreign country but didn't send *nesachim*, and the *korban* of a *geir* who died and left behind an animal to be brought as a *korban* but not *nesachim*.
- The *chavitei Kohein Gadol* (a special *korban mincha* brought daily by a *Kohein Gadol*) in a situation where the *Kohein Gadol* died but a new one had not yet been appointed.
- The wages of those who checked *korbanos* to make sure they did not have any blemishes, those who taught the *Kohanim* how to do *shechita* and *kemitzah* (scooping a *korban mincha*), women who raised children in a *tumah*-free environment in order to make them available to process a *Parah Adumah*, those who guarded *hefker* crops during *shemitah* to guarantee that new grain would be available for the *korban ha'omer* and the *shtei halechem*, those who checked the *Sifrei Torah* in Yerushalayim, and those who judged thieves in Yerushalayim.
- The upkeep of the infrastructure in Yerushalayim, such as the water channel, the city walls, and towers.<sup>65</sup>

מגילה כ"ט: <sup>62</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> ר"ה ז., רמב"ם הל' שקלים ד' י"א

עי' הל' פסולי המוקדשין ו' י"ח <sup>64</sup>

הכל ברמב"ם הל" שקלים פ' ד', אלא דכמה מהם דוקא משיירי הלשכה, ושיניתי הסדר כדי לצרף יחד ולקצר כמה שאפשר 65

600,000 adult members of Bnei Yisrael contribute the equivalent of 300,000 *shekalim*. If someone refused to donate, they would pressure him until he agreed.<sup>66</sup> Wouldn't it be easier to raise this sum from a handful of wealthy philanthropists?

Hashem wanted to give every member of Bnei Yisrael the *zechus* of personally participating in the *Korban Tamid*, equally, regardless of financial status.<sup>67</sup>

If a town which is far away from Yerushalayim collects *machatzis hashekel* from its residents, and sends the money to Yerushalayim with a paid Jewish mailman, but armed robbers steal the *shekalim* along the way – does the town have to give again?

In the *Bais Hamikdash*, when they selected a portion of collected coins to be used for the *korbanos*, they always had in mind to exempt any coins which were en-route to the *Bais Hamikdash* but hadn't arrived. If this selection occurred BEFORE the mailman was robbed, the coins he was carrying were already "included" in the *korbanos*, and since the townspeople acted responsibly regarding their method of "mailing" their coins, they have fulfilled their obligation, and need not give again.<sup>68</sup>

רמב"ם הלכות שקלים א' ט' <sup>66</sup>

ספר החנוך ק"ה <sup>67</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> 'רמב"ם הל שקלים ג' ט



#### A Life of Truth

Stories from our tzadikim on thriving through adversity

בעזרת השם יתברך

The following story brings out the בָּסִיוֹנוֹת that were prevalent in Europe in the early 1900's, and the sense of אַחֲרָיוּת one *Rav* had for his הָּהִילָה.¹ Our story begins in a typical Hungarian town. In a way, it was a beautiful example of blossoming *Yiddishkeit*. The *Rav* was a great בַּעֲל דַּרְשָׁן and a warm person with many beautiful example of blossoming *Yiddishkeit*. The *Rav* was a great בַּעֲל דַּרְשָׁן and a warm person with many a spowing. A shine seemed to emanate from his face. They had a little תַּלְמוּד תּוֹנְה מְּדִיֹּה had a lot to be proud of, but they also had a lot not to be proud of. As the epidemic of the *haskala* began to weave its way into communities throughout Europe, this town was affected as well. Not only was the reform movement planting its seeds for the ultimate תַּרְבָּן, there were many others as well. There were communist parties that were specifically trying to attract *Yiddishe* children. Extreme *shomer hatza'ir* groups were determined to bring people to אָרֶץ יִשְׂרָאֵל minus their *Yiddishkeit*. A parent in this little town had a lot to hope for and a lot to be scared of.

Zalmen Leib, Zelda and their seven children lived in that town. They were a wholesome family, but they were very poor. One year, with winter fast approaching, Zalmen Leib's *rebbetzin* came to the *Rav* with all her little children in tow. She marched into his office and yelled, "*Rebbe* we are from your most loyal her little children in tow. She marched into his office and yelled, "*Rebbe* we are from your most loyal have marched into his office and yelled, "*Rebbe* we are from your most loyal have most loyal." Have מִנְבְיִב on us, we have nothing!" Later that day, between מְנְבִים and בְּחֲכִנוּת and yelled, "Rebbe and yelled, "Rebbe have most loyal" have money? It's not מִנְבְיִבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָבְה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָב הָר handed him some money and said, "Do you see this money? It's not צְּדָב הְנָם handed him some money and said, "Do you see this money? It's not בּדְבָּב הְנָה handed him some money and said, "Do you see this money? It's not בּדְב הְנָב הְנָב הְנָם handed him some money and said, "Do you see this money? It's not בּדְב הְנַב הְנָב הְ

When Zelda and Zalmen Leib came to the *Rav* the next רָחֲמָנוּת to thank him, the *Rav* had more than just a *you're welcome* to answer. "I must warn you," the *Rav* said caringly, "as הוא בַּרוּךְ הוּא had הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא pegins to shine your way, you must not forget your previous ways. The same level of אַנְיעוּת just a your house must be upheld. The same pure הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא חוֹ אֲמוּנָה, cannot be compromised under any circumstances." Zalman Leib turned red in the face. "*Rebbe*, do you have to tell me this?" " אָיְרִיזִין the Rav responded, "we try to encourage only those that are already encouraged because that's when it really works. I am just concerned that perhaps with your new found wealth, things may change. There may be different נְסִיוֹנוֹת, that have not been there until now. I want to make sure that things stay just the way they are."

Reb Zalman Leib threw himself into his business and Zelda would help as well. They hired help for their children. Their business continued to grow and they became wealthier and more prominent in their

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Fishel Schachter, *Tales of Tzadikim* story #29, Dial-A-Shiur, originally from *Licht Shtralen* 

community. Zelda and her daughters had different aspirations now. They would travel to the large city to buy their clothing which now had to be with the times. As time went on, the אַנִיעוּת and attitude of their daughters was deteriorating. When the *Rav* recognized that this was happening, he sent a שְׁלִיתַ to their house to remind Zelda about their promise. They had said they would remain the same type of wholesome family that they always had been. However, they continued to sink. Zelda was very strongminded, and Zalmen Leib didn't have the courage to stand up to her. Neither Zelda nor Zalmen Leib were careful about what kind of friends their children had, or what type of books they read. As far as Zelda was concerned it was okay for her daughters to go to the theater with friends. "It's a different world out there," Zelda would say, "we can't raise our children like twenty or thirty years ago." Zalmen Leib was basically apathetic to the situation at home. Every once in a while, he was infuriated to the point where he would make his statement, but he would never persist. He wouldn't take out any time from his work for his children. He attributed his indifference at home to maintaining שִׁלוֹם בִּיִת and סָּשָׁר projects, so he was able to ignore the pressing issues and focus on her שִׁעֲשִׁים טוֹבִים He would pay a steep price for his apathy. It seemed that the maintaining was allowing all those good deeds as long as the children were in his net.

The situation went from bad to worse, to the point that even Zelda felt that they had sunk too far. One daughter announced that she was going off to America with a certain group. Within a matter of days, she was gone. Another one came home and announced that she was going to get married. Zalman Leib was far from impressed with the prospective son-in-law. The third daughter wasn't doing too much better, she was rarely home. By now even Zelda had crossed sides. She too began to argue with her daughters day in and day out that their חַבְּשְׁגוֹת of the "new times" had gone too far. Although in Zalmen Leib's mind Zelda was at least partially responsible for letting their daughters go too far, Zelda had a different opinion. "You're to blame," she said to Zalman Leib, "you spent so many hours in that store! How much time did you have for your children! That's why this is happening to us! Our neighbors have such beautiful children and they're doing such lovely וֹשִׁיִדוּבִיִּם! But look at us, our family is falling to pieces!"

The next *erev* רֹאשׁ הַשּׁנָה when Zalman Leib and his *rebbetzin* appeared before the *Rav* to receive their בְּרָכָה for the new year, the *Rav* could only cry. "Your family used to be so wholesome. If only you had remained poor, we all would have had so much הַחֵת. I warned you, Reb Zalman Leib, that this may happen. I had רַחֲמָנוּת on your bleeding hearts, and I left no stone unturned to try to help you, and now look what has happened." The *Rav* cried and cried.

"In any event listen to me now," the *Rav* continued, "I have something shocking to say to the two of you, and I want you both to listen carefully. When you came to me years ago with your little children crying that you had nothing to eat in your house, I was מִּתְפַּלֵּל for you with מִּתְפַּלֵּל Now, I will not be מִּתְפַּלֵל nor you any longer. As a matter of a fact, my feeling is to do just the opposite. This הַצְּלָחָה has led to disaster. *Rebbetzin*, you have been warned. I even sent personal warnings to you that the manner in which you are raising your daughters is going to lead to disaster. Reb Zalmen Leib, you were too involved with your business. More important than that, you were scared to challenge things at home. Under the pretext of אַלוֹם בַּוֹת you allowed a חַרַבַּן הַבַּיִּת to take place.

"שְׁלוֹם בַּיִת say that the שְׁכִינָה dwells in a house where there is שָׁלוֹם בַּיִת. You, Zalmen Leib, because of שְׁכִינָה considerations, gave in to total disregard for אָנִיעוּת and chased the שְׁכִינָה away. If the days will come back when you had to worry about how you're going to feed your family, maybe that's the only way we can guarantee a true *Yiddish* house."

Zalmen Leib and Zelda promised to do הְּשׁוּבָה. "Rebbe you will see, our house will be completely different now. It will be the same house as before the money came. We will raise our two daughters who are still at home, and our only son, Velveleh, properly!" The *Rav* saw that they were sincere. He encouraged them to prove themselves, "You, Zalmen Leib must be מֹסֵר בֶּפֶשׁ yourself to be מְּדְרִיף your children in the דָּרָף of Torah. As for your son Velveleh, he has a very holy הַנְּשָׁמָה it cannot go to waste."

They understood very well what the Rav meant when he said that their son Velveleh had a special בְּשָׁמָה. Everyone loved their little Velveleh, he simply had so much חֵח. He was also very smart and would skip class after class. By בַּר מִצְּוָה he was already in the יְשִׁיבָה גְּדוֹלָה. By age seventeen, Velveleh had already received סְמִיכָה from the greatest הַבָּבָיִם. He was making Zalmen Leib and Zelda very proud; in a way it even began to heal some of the negative effects from the disaster of their three oldest daughters.

#### To be continued...

It took a lot of courage and הָּשְׁתַּוּת to be an effective *Rav* in those times. Looking back, we see that throughout our history, the core of *ehrlicha Yidden* always remained, while the so called "progressive" ones came and went. The *Yidden* who stayed strong remain our heroes. We can take חִידוּק from this story to keep on *shteiging* throughout each of life's situations.



# Hilchos Shabbos nitiative

#### What is permissible to tell a sick person when visiting him?

One should not wish a sick person "Refuah Shleima" as one does during the week; one should rather say "שבת היא מלזעוק, ורפואה קרובה לבא" - "It is Shabbos and we cannot call out [in prayer], but may healing come speedily." Similarly, when meeting an aveil on Shabbos, one should preferably say "שבת היא מלנחם" ("It is Shabbos and we cannot console").

#### Additional notes pertaining to the topic of a choleh:

- One may not re-arrange *Tehillim Mechulak* into its correct order after use due to the prohibition of sorting (*Borer*).
- It is not permissible to wear a hospital bracelet or an ID card outside an *eruv*; since these items are not ornaments, wearing them is considered carrying.
- It is not permissible to close a button that is permanent and cannot reopen, as is commonly found on a hospital bracelet.

(38)

# Is it permissible to select a *matzoh* that is whole (*shaleim*) from a mixure of whole and broken ones?

It is permissible to select whole *matzoh* from a mixture of whole and broken ones since it is considered one *min* (type) and not a mixture of two types.

#### What is the proper method of separating liquids from solids?

Large-sized solids immersed in liquid (such as pickles in water) are not considered a mixture and may be separated. However, small-sized items (such as noodles in soup, corn tidbits in a can with liquid, or liquid in *cholent*) are considered a mixture. Therefore, if the liquid is not desired as much as the solid, it may not be removed. Rather, one may pour out part of the liquid, leaving the solids with some remaining liquid. Alternatively, one may pour out liquid together with some of the solid pieces.

The Chofetz Chaim writes in the name of R' Yonasan Eibishitz that if one does not learn Hilchos Shabbos very well, it is impossible not to be עובר on a forbidden act on Shabbos.

To receive weekly Hilchos Shabbos sheets by email, subscribe at: <a href="mailto:Shabboshalachos@gmail.com">Shabboshalachos@gmail.com</a>
This sheet contains Divrei Torah and should be dealt with accordingly.

לזכות רפואה שלימה חי' מלכה בת בת-שבע



# וקראת לשבת עונג....

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

#### **VOL II WEEK 18**

ע' רמ"א תרצ"ה-ב', ש"ע רע"א-ח', ד

The questions with their answers will be printed next week, along with another set of three questions.

#### **QUESTION 1**

With פורים coming out on Friday, when is the time I should eat my סעודת פורים in order that we can enjoy our סעודת שבת as well?

#### **QUESTION 2**

Last time פורים came out on Friday, one of my boys was so drunk, that he slept straight through the סעודה on Friday Night! What should such a person do when he wakes up שבת morning?

#### **QUESTION 3**

Our שבת is still "k'nocking" and it's almost שבת- the sun is about to set. What's our next move?

#### ANSWERS TO LAST WEEKS QUESTIONS

#### **QUESTION 1**

I just finished Davening ערב שבת on ערב שבת, and I can use a drink of water. Can I take one even though it's already שקיעה?

**Answer:** Once one is מקבל שבת or the sun sets, the ('רע"א-ד' doesn't allow one to eat or drink even water, until קידוש is made.

continued....

FOR COMMENTS OR TO ADD YOURSELF TO THE EMAIL LIST SEND AN EMAIL TO BMNYSHABBOS@GMAIL.COM



#### וקראת לשבת עונג.... - - - - - - - - - - - - -

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

continued....

#### **QUESTION 2**

We finished שלש סעודות and we're going to מעריב soon. Can I take a drink of water even though it's well after שקיעה?

**Answer:** The ('רצ"ט-א') שלחן ערוך writes that once one finishes שבת on שלש on שבת and it is already night, one may not eat or drink until הבדלה, except for water which one is allowed to drink. The (א') שרוך השלחן (א') that some don't even drink water.

#### **QUESTION 3**

For health reasons I have to eat something early every morning with my medicine. Do I have to make שבת on שבת morning when I eat even though I haven't Davened?

**Answer:** The (רפ"ט-א' ד"ה חובת) ביאור הלכה (רפ"ט-א' ד"ה חובת) writes that if someone must eat before davening, he should make קידוש first. The (ב'-כ"ח) אגרות משה (ב'-כ"ח) since the חיוב of קידוש first starts at the אגרות משה (ב'-כ"ח), but he concludes that one should follow the ביאור הלכה. However, he also writes (ב'-כ"ו) that this is only true if someone is eating bread or similarly baked products (cake, pretzels, crackers etc.), but if someone is eating other foods, then one should not make קידוש when eating before davening.

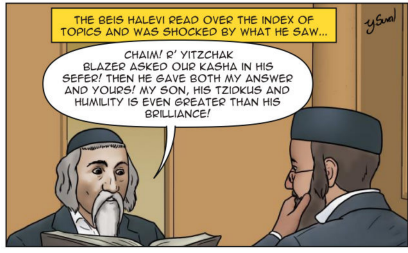














ל"א מנחם אב 1837-1907 אנחם אב



### TORAS REB KALMAN



#### סיפורי צדיקים

Captivating stories full of Yiras Shamayim taken from Shmuessin that Reb Kalman Krohn z'tl gave in Adelphia Yeshiva

# The Attitude of Gratitude Part I

Hillel was a Sephardic Jew who lived in Tunisia, home to a tremendous Jewish community at that time. One day, he was walking in the street when he saw a short, thin Arab child crying bitterly. The boy appeared no older than twelve years old, with dark hair and sorrowful eyes, and despite the fact that he wasn't a Jewish child, Hillel's compassion was aroused.

"What's the matter?" he asked the boy kindly. "Is everything okay?"

The boy's entire body was shaking along with his sobs, and he had trouble getting the words of out his throat. Eventually, however, he managed to tell Hillel that his parents had been killed just a few days previously. He was all alone in the

world, with no one to look after him and nowhere to go. He was hungry and lonely and terribly afraid.

Hillel felt his heart go out to the pitiful boy. "What is your name, child?" he asked gently.

"Achmed," the boy responded, hiccupping. "Please, sir, you look like a kind man. I know that the Jewish people are so generous. Would you please do me a favor and give me something to eat?"

"Of course," Hillel agreed, and he led the boy to his house. Soon, Achmed was sitting at the table alongside Hillel's children, eating a warm and filling lunch.

One meal led to two, and soon Achmed became a permanent fixture in Hillel's home. He moved in and adapted naturally to their busy family lifestyle. From the outset, it was clear that Achmed was different – he was a Muslim, he wasn't Jewish – but he was accepted easily by Hillel's children and was part and parcel of the family. He reciprocated by making himself useful and acting as the family's Shabbos goy.

Life at Hillel's home was good for Achmed, where he was treated with kindness and respect. Hillel sent him to school, an Arab school, so that he could learn to read and write just like his Jewish 'siblings'. This was an opportunity that many poor Arab children never had, and Achmed was incredibly grateful for it. He was blessed with a sharp mind, and he excelled in his studies.

The years passed quickly, and soon Achmed was all grown up. At eighteen years old, he was no longer the timid orphan he'd been when Hillel found him, and he was itching to finally establish a life of his own.

"I owe you a tremendous thank you for the many years that you've cared for me," he told Hillel and his wife one evening. "However, it was always clear that one day our paths would separate. You're Jewish and I'm not, and now that I'm old enough to manage on my own, there's no reason for me to continue living in an environment so foreign from my own native culture. I'm ready to move on."

Hillel and his wife immediately understood. While they had come to regard Achmed fondly, they knew that he was right. They had given Achmed a home when he had none, but now that he was capable of fending for himself, it was time for them to part.

"I received a scholarship to the university," Achmed confided in them as he stood by the door with his luggage a few days later. "I will be heading directly there to continue my studies. I have no words to thank you for providing me with food and shelter for the past six years, and for sending me to school. It's thanks to you that I can now further my education even more."

Hillel and his family waved as Achmed loaded up his wagon and rode out of their lives.

Achmed was very successful in university, where he was well liked by teachers and students alike. After graduation, he snagged a great job and was promoted rapidly. After a few years, he was appointed mayor of the city or Kairouan.

Kairouan had once been home to a thriving Jewish community. Famous tzaddikim, such as Rabbeinu Chananel and Reb Nissin Gaon lived and were buried there. However, eventually the Jews were driven from Kairouan by anti-Semites, and by the time Achmed became mayor of the city, it had only Muslim inhabitants.

Many years passed. As Achmed continued to reside and mingle within his own people, Achmed's native hatred of Jews began to come back to him. His parents, when they'd been alive, had drilled into him that all Jews were to be despised, but during his time in Hillel's home, he'd learned to respect and even love the Jewish people.

Now, however, the years he'd spent as part of Hillel's household were but a distant dream, and with sinas Yisroel so widespread around him, his inborn loathing of Jews was reignited. He became an outspoken anti-Semite who spewed hatred of Jews at every possible occasion. In the city he ruled, however, there were no Jews, so there wasn't much practical action he could take against the nation he detested so badly.

One day, sitting in his office and going about his usual business, he suddenly recalled Hillel, the kind Jew who had given him a home for six years. Instead of the feelings of gratitude and warmth that he might have expected to feel for the man who had taken in him in during his most desperate moments, Achmed only felt boiling rage.

"For six years, I lived in a Jewish house and ate Jewish food," he said aloud through clenched teeth. "For six years, I was like a slave to a Jewish family, lighting their fires on their Sabbath. This is an unforgivable sin! A Jew took a pure Muslim child and raised him in his filthy household! What a disgrace!"

From that moment on, all his thoughts were focused around one topic exclusively: revenge. He wanted to take revenge on Hillel, the dirty Jew who had dared to care for a holy Muslim orphan. It took a few days for him to concoct a plan, but soon, he hit upon the perfect idea.

He took out a paper and ink and began to pen a missive to his long-ago benefactor.

Dear Hillel,

Greetings! It's Achmed, writing from the city of Kairouan. I hope you and your family are well. We haven't been in touch for many years, and I wanted to bring you up to date on the events in my life. You will probably not believe it, but the lonely orphan you took in many years ago is now the mayor of the city of Kairouan! I know you always hoped for the best for me, and I succeeded in surpassing your wildest dreams. I am a very wealthy man today, with a large estate and a huge staff of servants.

Of course, all of this is only thanks to your wonderful hospitality. You were the one who paid for my early schooling and made sure I got top marks. It was only due to this that I received a scholarship to a top university and got a great job, eventually becoming the mayor of Kairouan. Everything I am today and everything I have is all in your merit.

I would very much appreciate if you could come visit me here, to see the fruits of your labor with your own eyes. I would love to host you and provide you with a gift to thank you for everything you've done for me. Please be aware, however, that Jews are forbidden to enter the city, and those who don't obey are executed.

Therefore, come dressed as a Muslim so that you are not recognized.

Please write back and let me know when to expect you so that I can come greet you.

Fondly,

Achmed

Achmed reread the letter and tucked it into an envelope with a satisfied air. Calling in one of his aides, he instructed him to bring the envelope to Hillel's home in a nearby city. Then he sat back in his seat, an evil smile playing on his lips.

Hillel received the letter a few days later and could not decide what to do. On one hand, he was happy to hear from the man who had once been his houseguest, and he wanted to see Achmed's successes with his own eyes. At the same time, the danger of entering Kairouan was real. How could he possibly walk into the lion's den on his own free will?

Then he remembered the great tzaddikim who were buried in Kairouan's cemetery. For decades, no Jew had merited to pray at their gravesites. Now, he was being given the golden opportunity to visit the resting place of Reb Nissim Gaon, Reb Chushiel Gaon, Rabbeinu Chananel and many others. How could he forgo the chance to daven at such a holy cemetery?

This final thought clinched his decision, and he hastily penned a letter to return to Achmed with the messenger.

Dear Achmed,

It was so nice to hear from you after so many years! I was glad to learn that you were so successful! Thank you for your kind invitation. I would very much like to come see you. Additionally, I'd appreciate if you could take me to the Jewish cemetery when I come. I'm sure that as mayor, you have access to the key to the cemetery.

I plan to leave in a month, and I should be there on the third Monday of the month.

Sincerely,

Hillel

Two weeks later, the messenger was back with another letter from Achmed. Hillel opened the envelope and scanned its contents.

Dear Hillel,

It was with much joy that I read your letter. I can't wait to welcome you to Kairouan. I'll be waiting for you in the marketplace when you arrive. Don't forget to disguise yourself as a Muslim, and don't tell anyone that you are Jewish.

I will be glad to take you to the Jewish cemetery, and afterward we'll go to my home, where we'll be able to spend time together catching up. I will make sure to have fruits and vegetables, since I know you won't eat in my home.

Looking forward to greeting you!

#### Achmed

Hillel left his city as planned, taking along a set of Muslim garments. Somewhere along the journey, he changed his attire so that he was completely unrecognizable as a Jew. When his wagon rolled through the checkpoint at the entrance of the city of Kairouan, the guards waved him in without incident, never dreaming that he wasn't a full-fledged Muslim.

Hillel made his way to the marketplace, feeling a little nervous. He trusted Achmed, but being disguised in a city so hostile to Jews made him feel uneasy. Trying to still his frantically beating heart, he looked around carefully for Achmed. Would he even recognize the man after so many years?

And then he saw him. There was Achmed, a little rounder, his hair a little thinner, but still with the same dark eyes he knew so well. Hillel began walking quickly toward his former guest. "Achmed!"

Achmed's face lit up into a brilliant smile when he saw Hillel, and he hugged him warmly. "How are you, my friend?" he asked, studying the lines that had etched themselves on Hillel's face with the passage of time. "It's so good to see you! Come with me, and we'll go straight to the cemetery."

Hillel joined Achmed on his comfortable carriage, and the horses began galloping in the direction of the cemetery. The Jewish cemetery was located on the outskirts of the city, far from the inhabited areas, and it took some time for them to get there. On the way, they made small talk, catching up a little on the events of the previous years.

"This is it," Achmed said at last, pointing at a tremendous wall looming in front of them. "The cemetery lies beyond this gate. It's locked for security purposes, but I have the key, so we'll be able to get inside."

Hillel stepped down from the carriage, his knees trembling in anticipation as Achmed unlocked the tall stone fence. The gate swung open, and the cemetery lay open before him. He walked inside, his eyes drinking in the gravestones. Here was where so many geonim and tzaddikim were buried! He could hardly believe that he wasn't dreaming. He began walking through the cemetery, scanning the inscriptions on the grave markers for the kivrei tzaddikim.

Achmed tagged along beside him, apparently curious. He wore a strange expression on his face that Hillel couldn't exactly interpret. Suddenly, the Muslim stopped walking. "Cursed Jew!" he snarled, spitting at Hillel's face.

*To be continued...* 

Have a Wonderful Shabbos!
This story is taken from tape # TG124

#### TORAS REB KALMAN HOTLINE

Vaadim & Shmussen given by **Reb Kalman Krohn zt"l** are now available by phone.

USA **732.913.5616** or **718.557.7711** E.Y. **02.313.6038** 

Option 1: Vaadim given in BMG
Option 2: Shmussen given in Adelphia
Option 3: Captivating stories taken from shiurim

To receive Vaadim by email or for questions and suggestions call/text 609.807.1783 or email torasrebkalman@gmail.com

Toras Reb Kalman Lakewood New Jersey 609.807.1783 torasrebkalman@gmail.com

### ITS HERE!!!

#### **Attn: schools/principals/teachers**

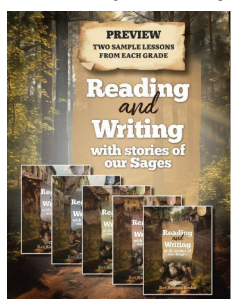
BE"H, the all-new Toras Reb Kalman comprehensive ELA series will be available for the coming school year!

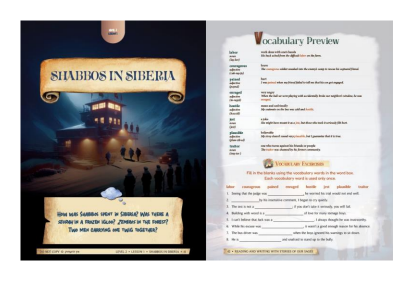
Our comprehensive ELA series is about DEPTH/SUBSTANCE.

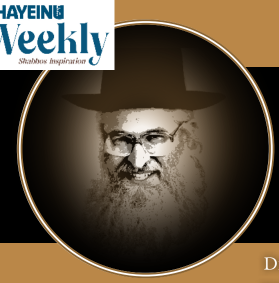
Schools credit our current ELA book for students staying in their seats!

#### **DON'T MISS OUT!**

Take your students to the next level! Email torasrebkalman@gmail.com for a preview!







# SHIMSHON

Divrei Torah on the weekly parsha and holidays from the teachings of Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"L



This publication is dedicated to the hatzlachah and zechus of ישראל בן רחל נחמה ויעקב בן רחל נחמה. May they grow to be talmidei chachamim and ovdei Hashem.







# Beis Hamikdash is a Ladder

וְעֲשׁוּ לִי מִקְדָשׁ. (שמות כה, ח)

#### They shall make a Sanctuary for Me. (Shemos 25:8)

Beis Hamikdash was a bridge, a ladder, that connected between heaven and earth, between the upper world of *kedushah* and our mundane world. It was a most wondrous place.

On the one hand, a person who entered *Beis Hamikdash* might think he is in a totally mundane place. If we would film what took place there, what would we see? *Kohanim* going to and fro up to their ankles in blood. We would see them running from place to place with knives and bowls in order to slaughter animals and collect their blood, and then they burn the fat on the *Mizbeach*. After that, they go and eat large amounts of meat in a sitting. And so forth. (I often think of this on *Pesach* night, when we are all sitting around the *Seder* table and hurriedly swallowing the requisite amounts of *matzah*, which can be large. If a non-Jew would look in the window at that moment, what would he see? It would surely look like a very mundane affair to him.)

On the other hand, in *Beis Hamikdash* there were

occurrences that any observer would know that this place does not belong to this world.

Ten miracles took place on a regular basis. And in the *Kodesh Kodoshim* was the *Aron Kodesh*, which took up no physical space at all. The width of the *Aron* was two-and-a-half *amos*, and the *Kodesh Kodoshim* had a total width of twenty *amos*. If someone would go in there with a tape measure, he would find that on one side of the *Aron* there was ten *amos* of free space, and also on the other side was ten *amos* of free space. Where did the two-and-a-half *amos* of the *Aron's* width go? The answer is that the *Aron* simply took up no space. *Beis Hamikdash* was literally not a place of this world.

It was like a ladder. One end entered the world of *kedushah*, the world above, and the other end entered the mundane world that we live in.

If Beis Hamikdash would have been a totally

1 Megilah 10b.

heavenly place, with nothing but miracles and angels, it would not have had any connection to our world. Ordinary people like us would not have been able to go there and benefit from it.

This is why someone who went to *Beis Hamikdash* would at first see just *Kohanim*, *Leviim* and *Yisraelim* doing ostensibly mundane things. But the further in he went, he would be climbing up the ladder of *kedushah*, until he reached the point where *Beis Hamikdash* touched the world of *kedushah* above. This was in the *Kodesh Kodoshim*.

When the *Kohen Gadol* would enter the *Kodesh Kodoshim* on Yom Kippur, no person was allowed to be in the Sanctuary, as it says in *Vayikra* 16:17. On this, *Chazal* comment:

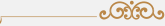
Said R. Abahu: But wasn't the *Kohen Gadol* himself a person? Rather, it is as R. Pinchas said: When the spirit of holiness

rested on him, his face burned like torches, as it says פָּי שִּׁפְתֵּי כֹהֵן יִשְׁמְרוּ דַעַת וגו' כִּי אַבְּאוֹ־ת הוּא – "The lips of the *kohen* guard knowledge... because he is an angel of *Hashem Tzava'os*²."<sup>3</sup>

This means that on Yom Kippur, when the Kohen Gadol entered the Kodesh Kodoshim to atone for the Jewish people, it was forbidden for any human being to be there, including the Kohen Gadol himself, if he would have been a human being. But he was transformed at that time into an angel!

Beis Hamikdash was a ladder standing on the ground and reaching up to heaven. It touched the mundane world on one end, and the infinite world of *kedushah* on the other end.

- 2 Malachi 2:7.
- 3 Vayikra Rabbah 21:12.



# Living Face to Face

וְהָיוּ הַכְּרָבִים וגו׳ וּפְנֵיהֶם אִישׁ אֶל אָחִיו. (שמות כה, כ)

The Keruvim shall be facing one another. (Shemos 25:20)

When the Jewish people went up [to Yerushalayim] for the pilgrimage festivals, the *Kohanim* would draw the *Paroches* aside for them, and show them the *Keruvim*, who were intertwined. And the *Kohanim* would say to them, "See how much *Hashem* loves you!"

This means that the Jewish people would see the

*keruvim* turned toward one another, standing face to

This signifies the proper way to relate to *Hashem*: face to face. We should find all we need and want in life within our relationship with *Hashem*, within the radiance of His countenance, which is the source of every blessing. כי באור פניך נתת לנו ה' אלקינו תורת "For with the radiance of Your countenance, You have

1 Yoma 54a.



לעילוי גשמת מה"ר משה בן אליעזר המבורגר זצ"ל ומה"ר ברוך זאב בן נפתלי קראוס זצ"ל

ומוח"ר ברוך זאב בן נפתלי קראוס זצ"ל גרבת נכריחם ~ עטרת זקנים בני בנים ותפארת בנים אבותם



granted us... a living Torah and gracious love, and charity and blessing, and life and peace." We should be very careful not to look aside at the world around us. If we look aside even just a little bit, it damages the face-to-face state of "See how much *Hashem* loves you."

Even at the time of the *Churban* itself, the *Keruvim* were positioned face to face, and that is how the invaders found them when they entered the Sanctuary.<sup>3</sup>

The question is: Why were the *Keruvim* face to face at that time? They only stood that way when the Jewish people were doing *Hashem's* will, which was not the case at the time of the *Churban*.

One answer is that by the time of destruction arrived, the miracle of the turning of the *Keruvim* had already ceased, and they were permanently fixed in the position of when they were first formed. But there is a difficulty with this answer, because when Shlomo made the *Keruvim*, they were not directly facing one another; they were turned partially to the side.<sup>4</sup>

I heard a different answer: The Keruvim were face

to face at the time of the *Churban* to signify *Hashem's* "departing kiss" to the Jewish people before they went into *galus*. This is how people take leave of one another.

I would explain it in yet a different way: It signified *Hashem's* "last words" to the Jewish people before they went into *galus*. While they were still living in *Eretz Yisrael*, it was possible to live even in a state of "turned partially to the side" from *Hashem*. But now that they are going into exile among the nations of the world, the mouth of *Gehinom* would be open underneath them, threatening to suck them in. They needed to know that the only way to survive in *galus* is by living all the time with *Hashem* in a position of face to face.

Living face to face with *Hashem* entails that our private homes should be like *Beis Hamikdash*. Whatever a sane person would not bring into the *beis midrash*, should not be brought into the home either. And even when we go on a trip, we should take the *beis midrash* with us, so to speak.

כאשר יחנו כן יסעו – As they encamp, so shall they travel.<sup>5</sup>

Even when we travel, *Hashem* goes along with us, in the sacred place called the "Jewish home." •

# PARSHA TOPIC



# The Mishkan and You

וְעָשׂוּ לִי מִקְדָשׁ וְשָׁכַנְתִּי בְּתוֹכָם: (שמות כה, ח)

You shall make Me a sanctuary, and I will dwell within them. (Shemos 25:8)

Sefer Nefesh Hachayim describes the Mishkan as follows:

The *Mishkan* and the *Mikdash* contained within them all the forces and all the worlds and all the orders of

kedushah. All its rooms, storage places, attics and chambers, and all the holy objects in it, were all in the image of that which is above. They had the image and likeness and form of the holy worlds and

<sup>5</sup> Bemidbar 2:17.

<sup>2</sup> Amidah prayer for Shacharis.

<sup>3</sup> Ibid., 54b.

<sup>4</sup> Bava Basra 99a.

the orders of the *Merkavah*. They were established by David and Shmuel the Prophet. All the construction was done according to *Ruach Hakodesh*.<sup>1</sup>

*Chazal* say also that the location chosen for *Beis Hamikdash*, which is called "the beauty of the world," has a source in the Torah.<sup>2</sup>

Sefer Nefesh Hachayim goes on to say:

Chazal say in Midrash Tanchuma, in the beginning of Parshas Pekudei, that the Mishkan corresponds to the creation of the world. The Midrash enumerates the whole list of things that were in Creation and were also in the Mishkan.

This is why the Torah said about Betzalel [who constructed the Mishkan]: וְאֲמֵלֵא אֹתוֹ רוּחַ אֱלֹקִים בְּחָכְמָה וּבְתְבוּנְה – "I filled him with the spirit of G-d, with wisdom, and understanding and knowledge." Because the worlds were created with these three things, as it says, אָרֶץ – "Hashem established the earth by wisdom." This is why Chazal said, 5 "Betzalel knew how to combine the letters by which heaven and earth were created."

A Jew, a member of the holy people, who also contains within him all the orders of Creation and the orders of the *Merkavah*, the entire world – he therefore has also the image and form of the *Mishkan* and the *Mikdash* and all the objects in it. There is correspondence to the order of the various segments of his body and how

they connect to one another, and to all his faculties. The *Zohar* also breaks down the whole form of the *Mishkan* and the objects in it, explaining how they are all alluded to in the human being, with one-to-one correspondence according to their order.<sup>6</sup>

So explains R. Chaim Volozhiner in *Sefer Nefesh Hachayim*. Now we will explore the significance of this.

#### Hashem's Preferred Dwelling Place

*Hashem* created a world. Heavens and earth, trees and rocks, and millions of other details. The world as a whole has a certain shape and plan. It was planned out according to the purpose for which it was created.

What is the purpose of the world?

Chazal say:

When *Hakadosh Baruch Hu* created the world, He desired to have a dwelling place in the lower realms, just as He has in the upper realms.<sup>7</sup>

Hashem desired to make for Himself a house, a place for the Shechinah to rest. To this purpose, He built for Himself two places to live in, so to speak. One is the heavens above. But this "house" is of secondary importance to Him. The place where Hakadosh Baruch Hu prefers to dwell, to place His Presence, is the lower realms, our lowly world. This was Hashem's primary goal in creating the world.

Further on we will explain why *Hakadosh Baruch Hu* prefers to dwell below. But for now, it suffices to know that this is His Will, and that He created the world with this aim in mind. The entire world, with all its qualities and details, was deliberately planned

<sup>1</sup> Nefesh Hachayim 1:4.

<sup>2</sup> Zevachim 54b.

<sup>3</sup> Shemos 31:3.

<sup>4</sup> Mishlei 3:19.

<sup>5</sup> Berachos 55a.

<sup>6</sup> Nefesh Hachaim ibid.

<sup>7</sup> Midrash Tanchuma, Naso 24.

so it will be a suitable place for the *Shechinah's* presence.

The upper realm, even though it is not *Hashem's* preferred place to dwell, is nevertheless fitting for His dwelling. It, too, is suitable to serve as *Hashem's* "house." So we must say that the upper worlds are built according to the same basic blueprint as the lower realm.

Our human eyes have a hard time seeing the similarity between the upper realm and the lower realm. Heaven seems to us so different from earth. But *Chazal* tell us a number of points of similarity between them.

The matter may be compared to a tractor and a car. They are both motor vehicles. Nevertheless, a superficial look at a passenger car and a tractor will not find much in common between them. Their shape is very different.

But the truth is they are basically the same thing. The key components are the same in both. They both have wheels, they both have a motor, they both have a gas pedal and brakes, they both have seats for passengers.

There are some specific features that differ between them. A car has small wheels because it drives only on roads, whereas a tractor has big, wide wheels because sometimes it goes over dirt paths and through muddy puddles. But the basic blueprint of both types of vehicles is the same, because they have the same purpose, which is to move and drive.

Now let's apply this to Heaven and earth. Although we perceive a tremendous difference and distance between the upper realm and the lower one, nevertheless they both serve the same goal. And that purpose is to provide a place for the *Shechinah* to dwell. So on a deeper level, both the upper worlds and the lower worlds have the same characteristics.

This applies to the *Mishkan* too. It has exactly the same goal. It is a place for the *Shechinah* to dwell, as it says, "You shall make Me a sanctuary, and I will dwell within them." So the same basic blueprint that the upper worlds follow is that which the *Mishkan* follows.

And is true also of the form of the Jewish person. Why, basically, did *Hashem* create human beings? So that He may bring His *Shechinah* to rest within them, as it says:

היכַל ה' הֵיכַל ה' הַמְה – They are the sanctuary of *Hashem*, the sanctuary of *Hashem*.<sup>8</sup>

This is also why it says וְעָשׁוּ לִי מִקְדָשׁ וְשְׁכַנְתִּי "You shall make Me a sanctuary, and I will dwell within **them**." The *Shechinah* is meant to dwell within the Jewish people themselves.

So we have six things that are basically identical in their essential form. They are the human being, the *Mishkan*, *Beis Hamikdash*, the upper worlds, the lower worlds, and also the Torah. (*Sefer Nefesh Hachayim* explained at length in another place how the Torah, too, has this characteristic.) All these six things have the same basic nature.

They look to us as if they have different forms, but these external differences are not important. Their true form is their fundamental nature, which, as we explained, is the same for them all. •

8 Yirmeyahu 7:4.

Published by Kollel "Nefesh Shimshon", Jerusalem -

as an ilui neshamah for Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"l, Headed by his sons Harav Yosef Dov Pincus and Harav Shmuel Pincus, shlita. For comments, dedications and donations: <a href="mailto:vector-nefeshshimshon@gmail.com">nefeshshimshon@gmail.com</a>
Do you want to receive the weekly edition?

Send us an email.



גיליון מס' 595 פרשת תרומה תשפ"ה שנה שלוש עשרה

מדור זה נכתב לעילוי נשמת אבי מורי הרב **ברוך מאיר** ב"ר **יעקב ישעיחו ויסברג** זצ"ל ואמי מורתי מרת רבקה בת רבי **פסח יעקב אנגל** זצ"ל תנצב"ה

#### תמכתי יתידותי בשלש עשרה

ברוך שהחיינו וקיימנו והגיענו **לשנה הי"ג** לגליון **"דברי שי"ח",** אשר זכה ידידינו הר"ר **יצחק גולדשטוף** שליט"א והיה חלוץ לפני המחנה, להורות דע"ת רבינו זצ"ל בהלכה ואגדה והשקפה נכונה, ולחזק **י"ג עיקרי האמונה,** והביא לכל הצמאים לדבר ה' פתח להכנס בנועם גן עדן התחתון בצילא דמהימנותא, ואחז"ל אמר הקב"ה, יהיבנא לך לעלמא דאתי **תליסרי נהרוותא** דמשחא אפרסמון דכיין כפרת ודיגלת, דמענגת בהו, (תענית כ"ה א' ועי' שם ח"א מהרש"א ד"ה אפשר, י"ג נהרות דאפרסמון כו' מדמה תענוגי עוה"ב בעולם הנשמות לאפרסמון שהוא מלתא דריחני שהוא החוש הקרוב לדבר רוחני כמ"ש כל הנשמה תהלל יה איזה דבר שהנשמה נהנה בו הוי אומר זה הריח ומספר י"ג דנקט על שם מדות טובות שהם י"ג), וכתב מהרש"א (ה"א שבת קי"ט א') שמספר זה נוגע לכל דבר שבקדושה כמו **י"ג מידות**, ותיבת אחד עולה י"ג, ובר מצוה נעשה בגיל י"ג להיכנס להצטרף לדבר שבקדושה ולכלל דע"ת, ואחז"ל **שלש עשרה חופות** קשר לו הקדוש ברוך הוא לאדם בגן עדן (ויק״ר פ״כ סי' ב׳ ועי' ב״ב ע״ה א״, וזכה להשמיע קול ה׳ בכח קול ה׳ בהדרה של תורה, של רבותינו זצ״ל ורבותינו שליט"א, ואחז"ל, **שלש עשרה שופרות** היו במקדש, והיה כתוב עליהן, תקלין חדתין, ותקלין עתיקין, (יומא נ"ה ב"), וזכה לחזק בדק הבית בפרצות השעה, ואחז"ל, **שלש עשרה פרצות** היו שם שפרצום מלכי יון חזרו וגדרום וגזרו כנגדם **שלש עשרה השתחויות,** (מסכת מדות פ"ב מ"ג), ואחז"ל אין כל דבר ודבר בתורה שלא נכרתו עליו **שלש עשרה כריתות**, (תוספת סוטה פ"ח ה"ז).

ובירר הדברים בי"ג נפה לברר השמועה יפה יפה, כשאחז"ל, שלש עשרה נפה היו זו ע"ג זו תחתונה שבכולן עשויה שתהא קולטת את הסולת, (תוספתא מסכת מנחות פ"ח ה"ז), ולימד אמונת חכמים לראות איך ע"י תורה ידע רבינו מה שבשמים, ואחז"ל, **שלש עשרה** - כנגד שבעה רקיעין וששה אוירין שביניהם, (מנחות ל"ט א"), והכניס אותנו שער אחר שער לבית גנזי המלך, מאן מלכי רבנן, ואחז"ל, **שלש עשרה שערים** היו במקדש (שקלים פ״ו מ״ב). והנני בזה בהודאה להקב״ה שזיכנו לאוצר החיים ולדלות ממעינות החיים כן יזכנו השי"ת לאורך ימים ושנות חיים, והנני ש"צ בשם רבנן ולתמידיהון ורבבות עמך בית ישראל להכיר טובה לידידנו שליט"א כדברי חז"ל, "חמרא למריה טיבותא לשקייה" (ב"ק צ"ב ב"), ובודאי רבינו זצ"ל ימליץ עליו טוב בעלמא דקשוט על שמזכה הרבים בדברי תורתו ושפתיו דובבות בקבר, ויזכה שהשי"ת יפתח לו **תליטר מכילי דרחמי** של י"ג מידות רחמים להמשיך במלאכת הקדש מתוך בריות גופא ונהורא מעליא ולזכות הרבים הצמאים לתורת רבותינו זצ"ל ויבלחט"א רבותינו שליט"א ולזכות להגדיל תורה ולהאדירה.

בהכרת הטוב אין קץ,

ידידו דוש"ת, שמעון בהגרב"מ ויסברג זצ"ל

#### ∞בעלי אסופות - משנכנס אדר מרבים בשמחהס

#### גניזת "שנכנס אדר מרבים בשמחה"

כתב רבינו זצ"ל דיש לגנוז דף שכתוב עליו "משנכנס אדר מרבים בשמחה", (מועדי הגר"ח ח"ג סי' תפ"ו, ועי' בס' משיבת נפש עמוד שע"א שהניח רבינו בצ"ע אם דף שכתוב בו שבעת המינים טעון גניזה, ועי' בס' אשיח בפיקודיך עמוד רס"ה שהחזו"א הורה לגנוז שירטוטי עירובין וכן חשבונות קידוה"ח, ועי' בס' גנזי הקדש פ"ט הערה פ' ופ"י הערה י"ג ממרן הגרי"ש אלישיב זצ"ל שאם כותב שלט משנכנס אדר מרבים בשמחה לפרסומת טעון גניַזה אך מביא ממרן הגר"נ קרלץ זצ"ל שחיקל בדבר ואמר על הכיתוב הגרות הללו קודש הם וכן משנכנס אדר מרבין בשמחה וכדומה שאם כתבו זה לקידום מכירות אף שאין לנהוג כך מ"מ אינו טעון גניזה דאין כוונם לדברי חז"ל, וע"ש עמוד של"ד שאם משנה הלשון אי"צ גניזה).

#### משנכנס אדר מרבים בשמחה מא' דר"ח

שאלתי מרבינו זצ"ל במכתב, האם משנכנס אדר מרבים בשמחה הוא מיום א' דר"ח שהוא ל' שבט, השיב רבינו זצ"ל, בשתיהם. ושאלתי, האם נוהג גם באדר ראשון וא' דר"ח שלו, והשיב רבינו, כנ"ל. (מכתב מיום א' דר"ח אדר ראשון תשע"ו, וכ"נ בשו"ת חת"ס חו"מ סי' כ' ועי' בשו"ת שאילת יעב"ץ ח"ב סי' פ"ח). וכ"כ רבינו בתשובה בקובץ מה טובו אהליך יעקב (ח"ט עמוד ע"ה) דהוא מאדר א', ובמקו"א השיב אין בין אדר הראשון לשני אלא משלוח מנות ומתנות לאביונים (שיח חיים אות א' משנת הפורים סי' א' ובס' דרך שיחה פ' מקץ עמוד קפ"ח הוסיף שתלוי אם יש דין שמחה בפורים קטן, ועי' בגליון שיח אמונה גליון ו' בגנזי פורים קטן שנדפס כת"י רבינו בתשובה לעיון הפרשה גליון ק"ט שכותב התאריך משנכנס אדר א' מרבין בשמחה, ועי' בס' משנת הפורים עמוד פ"ג).

במה מרבים בשמחה

עד מתי מרבים בשמחה

שאלתי מרבינו זצ"ל במכתב, באיזה דבר מרבים בשמחה, ואם בעי בשר ויין כיו"ט, או סגי בכל שמשמחו, והשיב רבינו זצ"ל, ישתה קצת יין, (מכתב שם אות ג' וכ"כ בקובץ מה טובו אהליך יעקב ח"ט עמוד ע"ט שישתה קצת יין, וכ' דכל החדש ראוי, וכ' דהוא נוהג רק בר"ח ולא בכל החדש כמש"כ בגמ' 'משנכנס', וכ' דאינו יוצא בבשר ללא יין, וכ' דאם קשה לו יין אולי יוצא במיץ ענבים, ולענין אם ר"ח יוצא במוצ"ש ושותה יין בהבדלה, כתב שם במכתב שיחשוב ע"ז ג"כ בהבדלה, וישתה קצת יותר להרבות בשמחה, וכ' דלנשים סגי במיץ ענבים, ולילדים אולי יתנו קליות ואגוזים כדאי' בגמ' פסחים ק"ט א', וכן ענה לי דכל א' בראוי לו, (ובקובץ מה טובו אהליך יעקב קובץ כ' עמוד קמ״ח כ׳ דאולי לילדים יתן ממתקים), וכ׳ שם עמוד קמ״ט דאין ראוי לספר לחבירו דבר של צער בחדש אדר אא"כ יש לו תועלת בזה, וע"ש דאף אם שתה יין באדר א' יש ענין לשתות עוד פעם כשנכנס אדר ב').

כתב רבינו זצ"ל, בביאור דברי רש"י (תענית כ"ט א' ד"ה משנכנס אדר)

ימי נסים היו לישראל פורים ופסח, דהיו חדשים רצופים של

נסים, ולפי"ז לכאו' משנכנס אדר מרבים בשמחה היינו עד אחרי

ניסן, (מחשבת עם ח"ב עמוד תקצ"ו וכ"כ בא"ר סי' תרפ"ה ס"ח).

#### עורך: יצחק גולדשטוף

igo533145900@gmail.com 🗷 ליצירת קשר: רבי יהודה הנשיא 52 בני ברק ₪ 3145900 - 053

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים מלום 03-7630585 שלוחה- **1586 סהילות** 073-2757000 שלוחה- 4310

# 'עול תורה' בן שלוש עשרה'

לכבוד השמחה עם הופעת הגליון 'דברי שיח', זה שנת השלוש עשרה ברציפות, פרשת תרומה תשע"ב - פרשת תרומה תשפ"ה. בספה"ק איתא "דבכל הבריאה כולה איכא בחינת 'בר מצווה' והוא רוממות שלימות קבלת עול מצוות והשלמת כל הי"ג שנין קדמאין, והכנת הכלים התחתונים להשראת עליונות בעתידים" עכ"ל הקדושה.

והנה נראה שזוהי ממש התחושה במקום המיוחד הזה שאנו עומדים כעת, כאשר שלוש עשרה שנה, שבוע אחרי שבוע, חודש אחרי חודש, וכך מלאו וחלפו השנים, וברוך ה' שלא עזבנו וחסדו לא הסיר מעמנו השגחתו התדירה וממש ראינו בחוש סייעתא דשמיא שלא כדרך הטבע.

מקובל בפי העולם בדרך צחות כי ה'אוכל בשבת קודש, יוצא לפי האורחים), ומאחר שהתלמידי חכמים- בחינת שבת, קוראי העלון, הינם מהמרוממים ביותר נזר הבריאה ותפארתה, הרי שהרגשתינו תמיד היא שה'אוכל'-(מזונא דנשמתא איהו אורייתא, כלשון הזוה"ק פרשת ויחי) יוצא לפי גודל מעלת הקוראים שאין למעלה מהם ואשרי כל חוכה לתשלומי כפל וכפליים לתושיה.

ואכן מידי שבוע בשבוע, זרח אור לישרים והגיליון דובב מישרים, ואור העולם מרן רבינו חיים קניבסקי זצוק"ל, שזכינו שהדברים עלו על שולחן לימודו ועלו לרצון על מזבח הגדול, ואף עתה לאחר

הסתלקותו, הגליון דובב שפתי ישנים, ועל מזבח עליו מקריב מיכאל שר הגדול נשמות הצדיקים, מוקטר לרצון דברי השי"ח וטוב לצדיק, טוב לשכניו, בעולם הבא ובעלמא הדין ודבר שפתיים אך למחסור והדברים פלאיים כמו שזכינו לשמוע מגדולי הדור שליט"א אשר עין בעין נוכח הגליון יביטו דבר שבת בשבתו ועליהו להם לתרופה ולמרפא חיים.

ובצאתנו מן הקודש נישיר עיננו לריבון העולמים אשר זיכנו בי"ג שנים החולפות עלינו ביעף, ליקרב אל ההרונגוע בקצהו של רב רבנן מרן זצוק"ל, ויחד עם זאת ליגע בליבם ונשמתם של כל הדבקים בו חיים כולם היום, כן יאמצינו הלאה ונזכה לראות עד רבות בשנים לשתות מבאר מים החיים ולהיות דולה ומשקה מתורתו להגדיל תורה ולהאדיר למען נהיה אנחנו וצאצאינו אוחזים בעץ החיים למעלה למשכיל עד יבוא ינון ונזכה לראות מלכינו בראשינו יחד עם כלל ישראל צועדים שמחים וששים לקראת משיח צדקינו

כאן המקום לכתוב שוב ולהדגיש כי כל משגה ומכשול אין לתלותו חלילה ברבינו הגדול אלא עימנו תלין משוגתנו ובוודאי אך לפוקה יצא דבר זה ולא ללמד על הכלל יצא, ואדרבה יזכה הרואה את הרבים ויעיר עיננו למען נסקל המסילה העולה בית א-ל מאבני פסל אלה, וישארו הדברים בתומתם שמן זית ז"ך.

# שבים קדמוניות על גדולי הדורות פרק 135

עובדות חדשות ונדירות מפי רבינו מרן וצוק"ל!

#### מדור שנים קדמוניות - לשבועות הבאים בעזה"י

מחותן רבינו הגאון רבי שכנא קולדצקי (ז' אדר תש"נ)

הגאזן רבי יותגן סופר זצ"ל- אדמו"ר מערלוי, הגאזן רבי יחיאל מיכל עפשטין בעל 'ערוך השולחן' (כ"ב אד"ב תרס"ח) נשמח לקבל מקוראינו הנאמנים מסמכים, תמונות, עובדות ומעשיות הקשורים להנ"ל

# הגאון הצדיק רבי יוסף ליס זצ"ל (א' אד"ב תשנ"ב)

רבי יוסף ליס נולד בכ"ח שבט תרע"ב, בלוד"ז שבפולין, בבחרותו למד דראש חודש אדר ב' תשנ"ב.

#### בקשרי נישואין

לרבי יוסף היה קשר הדוק עם מרן הסטייפלער זצוק"ל (ראה על כך בספר 'הסטייפלער עמוד, וכנראה משם גם הכיר היטב את רבינו, ולימים נעשה רבי יוסף מחותן עם הסטייפלער, כאשר נכדו הגרמ"ז בן חתנו הגאון רבי שאול ברזם שנפטר בקיצור ימים ושנים, נישא עם בתו של רבי יוסף זצ״ל. וכשהלכו לחופה שימש רבינו כשושבין יחד עם רבי יוסף.

הגאון הצדיק רבי יוסף ליס זצ"ל

#### עם מי ר' יוסף מיאן לדבר

רבינו העריץ מאוד את ר' יוסף זצ"ל, ואחרי פטירתו כאשר קיבל רבינו לידיו את החיבור 'יוסף דעת' שיצא לאור על ידי בני משפחתו, הכולל בתוכו קובץ מאמרותיו במוסר והשקפה, התבטא אודותיו שהיה אקלוגער ייד (-יהודי פיקח).

ובהזדמנות אחרת סיפר בשבחו של ר' יוסף, שהיה בבני ברק יהודי חרדי ירא שמים, ולפרנסתו שימש כשופט בבית המשפט, ולמרות מעלותיו, ר' יוסף לא רצה לדבר עמו אף מילה מחמת התפקיד שנשא בו.

#### אין מזהירין אלא אם עונשין

אמר בשם רבי יוסף, שאם מזהירין אדם או ילד על עניין מסוים, אל תזהירו כאשר אין בדעתך לעונשו, כי אחרת איבדת כל הענין של האזהרה, והיה אומר: אין מזהירין אלא אם כן עונשין.

והוסיף רבינו שיש לדברים מקור במסכת שמחות פרק ב' ה', מעשה בתינוק אחד מבני ברק, ששבר צלוחית בשבת, והראה לו אביו באוזנו, ונתיירא מאביו, והלך ואיכד עצמו בבור, ושאלו את ר"ע, ואמר אין מונעין הימנו כל

בישיבת 'מיר' ודבק מאוד במשגיח הגאון רבי ירוחם בעל 'דעת תורה', והעמיד תלמידים רבים ביראתו הקודמת לחכמתו. בשנות ה'שואה' נהרגו כל בני משפחתו וילדיו הי"ד, ואחרי כן עלה לארץ ישראל ונישא בשנית. שימש דמות מופת ביראת שמים והשקפה ורבים ניאותו לאורו, נלב"ע ב'

# מהיכן שלוות הנפש?

בשבועות האחרונים לחייו היה מרן הסטיפלער חולה מאוד, וציבור בני תורה כולם היו מודאגים מאוד ממצבו. עצרות תפילה נערכו כמעט מידי יום במקומות שונים כדי לזכות שספר התורה הארי החי יישאר עם המצוקים. בתקופה ההיא, סיפר רבי יוסף ליס בהתפעלות גדולה לאחד ממקורביו, שהוא מבחין ברבינו היושב בביתו שקוע בלימוד, בשלווה וישוב הדעת

דבר, מכאן אמרו חכמים אל יראה אדם לתינוק באוזנו, אלא מלקהו מיד,

נפלא, גם בשעות הכי קשות, כאשר המוני בני התורה זעקו פרקי תהלים בתחנונים1,

או ישתוק ולא יאמר לו כלום (דרך שיחה, פרשת וירא),

והסביר רבי יוסף את הדבר, ששלוות נפש מופלאה כזו, שמאפשר לאדם ללמוד גם בתקופה כה לחוצה, נובעת אצל אדם שהוא רואה את הפטירה בעין נכונה, כמעבר מן העולם הזה אל עולם אחר, ולכן יש לו אפשרות ללמוד בכזה רוגע! (מהגרמ״ד לפקוביץ).

רבי יוסף לים ז"ל

# חבל שמפריעים לו

אחרי פטירת הסטייפלער, כאשר החלו לנהור אל בנו רבינו המונים לבקש עצה וברכה, כאב לר' יוסף מאוד, והתבטא אז בפני בתו תחי' בכאב, כי כה חבל, שעד היום יכל רבינו ללמוד בשקיעות והתמדה באין מפריע, ועתה מפריעים לו בשאלות ובעיות שונות.

#### לא יכל לסרב

פעם היה מכתב באיזה ענין שרבי יוסף רצה שרבינו יחתום עליו, ושלח מישהו לרבינו אך הוא התחמק מלחתום. רבי יוסף קם בעצמו והלך אל רבינו, ורבינו לא יכול לסרב לו וחתם כבקשתו (מחתנו הרמ"ב),

1. יצוין שרבינו עצמו לא רצה להצטרף לעצרות תהלים שנערכו בשעות הערב והלילה, כי אסור לומר תהלים בלילה כדאיתא במשנה ברורה (חתן רבינו הגרש"ש שליט"א).

(מערכת וארכיון "דברי שי"ח" שומרת לעצמה את כל הזכויות ואין להעתיק ללא רשות).

# דרכי החיזוק

"דבריהם הם זכרונם" לעילוי נשמת מרן רבינו ירחמיאל גרשון ב"ר צבי יהודה זללה"ה

702

ארבעה צריכים חיזוק (ברכות לב:) – שיתחוק אדם בהם תמיד בכל כדג' (רש"י)

# משיחות רשכבה"ג מרן ראש הישיבה הגרי"ג אדלשטיין זללה"ה ● תרומה - שקלים תשפ"ה

בפרשת השבוע (כה, ב) "<mark>ויקחו לי תרומה". דברים</mark> שנשא רבינו בקידושא רבא יבשבע ברכית לאחד התלמידים, אדר תש"ע.

# תורה ניתנה לאוכלי תרומה ואוכלי המן

כתב בבעל הטורים כי יתרומהי אותיות **מי תורה**, לרמז שהתורה, שניתנה למי יום, ניתנה לאוכלי תרומה, וכמו שאמרו (מכילתא בשלח) לא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן, ושניים להם לאוכלי תרומה.

וצריך ביאור מה הקשר של מן עם תורה, ושל תרומה עם תורה, ומדוע ניתנה תורה דווקא לאוכלי המן ולאוכלי תרומה. וגם משמע שאוכלי המן הם יותר מאוכלי תרומה, וכפי שהוזכר במדרש קודם לאוכלי המן, ואוכלי תרומה הם רק ישניים להםי.

ובפשטות הביאור בזה, כי אוכלי המן יש להם פרנסה, שמזונם יורד להם מן השמים, ועל ידי זה יש להם יותר זמן לעסוק בתורה, וגם אוכלי תרומה ניזונים מן התרומה. אבל צריך ביאור, וכי התורה ניתנה רק לעשירים שפרנסתם מצויה! וגם ענין אוכלי תרומה צריך ביאור, מדוע הוזכר דווקא יתרומה: ולא ימעשרי, וכי יש ענין מיוחד ביכהניםי אוכלי תרומה!

#### אוכלי המן – חיים תמיד עם האמונה

ונראה בביאור הענין על פי מה שמובא בגמרא (יומא עו, א) ששאלו תלמידיו את רבי שמעון בן יוחי, מפני מה ירד המן לישראל בכל יום, ומדוע לא ירד בפעם אחת לכל השנה כולה, והשיב רבי שמעון "משל למה הדבר דומה, למלך בשר ודם שיש לו בן אחד, פסק לו מזונותיו פעם אחת בשנה, ולא היה מקביל פני אביו אלא פעם אחת בשנה, עמד ופסק מזונותיו בכל יום, והיה מקביל פני אביו כל יום".

והיינו כמו מלך שהיה נותן לבנו את הפרנסה פעם אחת בשנה בשביל כל השנה שיהיה רגוע, אבל הבן היה מגיע אליו רק פעם אחת בשנה, מפני שקיבל די סיפוקו וכבר שכח את אביו, והמלך רצה לראות את הבן שיהיה קרוב אליו, ולכן התחיל לתת לו מזונות בכל יום רק לאותו היום, ומאז התחיל הבן לבוא בכל יום, וכך היה המלך רואה את הבן.

"אף ישראל, מי שיש לו ארבעה וחמישה בנים היה דואג ואומר שמא לא ידד מן למחר ונמצאו כולן מתים ברעב, נמצאו כולן מכוונים את לבם לאביהן שבשמים", והיינו שאם היה המן יורד פעם אחת בשנה, היו שוכחים מי נותן את המן, ושוכחים את האמונה, והרי צריך להיות "שויתי השם לנגדי תמיד" (תהלים טז, ח), ולכך הוריד הקב"ה את המן בכל יום, שלא יודעים מה יהיה מחר, וצריכים בכל יום לחכות לזה.

ולשון הגמרא הוא שמי "שיש לו ארבעה וחמישה בנים" היה דואג ואומר שמא לא ירד מן למחר, והענין בזה כי על עצמו אדם דואג פחות, ואם לא היו לא היה דואג כל כך, אבל על הבנים דואגים יותר, ועל ידי זה משעבדים את לבם לאביהם שבשמים.

#### "מה יאכל למחר" – ברכה או קללה?

ובספר כוכבי אוך להגר"י בלאזר (מאמר יא) העיר בזה, שהרי לחכות בכל יום לאוכל זה תוכחה, כמו שכתוב בפרשת התוכחה "והיו חייך תלואים לך מעגד ופחדת לילה ויומם ולא תאמן בחייך", ודרשו חז"ל (מנחות קג, ב) שנאמרו כאן ג' דרגות בתוכחה: יוהיו חייך תלואים לך מנגדי – זה הלוקח תבואה משנה לשנה, יופחדת לילה ויומם׳ זה הלוקח תבואה מערב שבת לערב שבת, יואל תאמן בחייך׳ – זה הסומך על הפלטר.

ומבואר שמי שצריך בכל יום לקנות מזונו מן הפלטר ואינו יודע מה יאכל מחר זה תוכחה, ואם כן צריך ביאור, וכי דור המדבר היה להם תוכחה שצריכים בכל יום לדאוג למחר: ומדוע שתהיה להם תוכחה:

וכתב לבאר בזה על פי מה שאמרו עוד בגמרא (סוטה מח, ב) כל מי שיש לו פת בסלו ואומר מה אוכל למחר אינו אלא מקטני אמנה, והיינו שאדם שיש לו מה לאכול היום, ודואג מה יאכל מחר, הוא מקטני אמנה, שאמונתו חלשה, כי בעל אמונה יש לו ביטחון ואינו דואג דאגת מחר.

ונמצא לפי זה, שכל התוכחה היא רק למי שהוא מקטני אמנה, שדואג מה יאכל למחר, ואצלו זו תוכחה שצריך בכל יום לקנות מן הפלטר ואינו יודע

מה יהיה מחר, אבל מי שאינו מקטני אמנה לא מפחד מה יהיה מחר! כי יש לו אמונה! ואם אין לו מה לאכול למחר אדרבה הוא מתחזק יותר באמונה ומשעבד את לבו לאביו שבשמים, ואין זו תוכחה אלא טובה וברכה בשבילו, שבכל יום הוא מתחזק עוד באמונה! וזה היה מעלת אוכלי המן בדור המדבר, שהיה להם חיזוק האמונה בכל יום.

וזהו שאמרו שלא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן, שהתורה ניתנה למי שחי עם חיזוק האמונה תמיד, כמו אוכלי המן שחיו עם שעבוד וחיזוק האמונה בכל יום, ועל ידי העלייה בדרגת האמונה זוכים לתורה.

[ובמקום אחר ביאר רבינו שזו גם מעלת אוכלי תרומה, שהם מחוזקים באמונה יותר מכל אדם אחר, מפני שמזונם מוטל אצלם תמיד בספק שאינם יכולים לדעת מתי יקבלו תרומה, ולכן הם משעבדים לבם להקב"ה. אמנם כאן ביאר באופן אחר, כדלהלן].

## אוכלי תרומה – לקדש את האכילה

וביאור ענין יאוכלי תרומה' נראה, כי באכילת תרומה יש מצוה, מצות עשה של אכילת קדשים, ויש קדושה בתרומה, וכשאוכלים דבר קדוש מתקדשים, וזו סעודה של מצוה, וענין זה שייך גם אצל כל אחד ואחד, שתהא אכילתו לשם שמים, ואז זה כמו קרבנות ונסכים, כמו שאמרו חז"ל (יומא עא, א) הרוצה לנסך יון על גבי המזבח ימלא גרונם של תלמידי חכמים יון, כי תלמידי חכמים ששותים זה לשם שמים, כדי שיהיה להם כוח לתורה ולעבודת השם, ולכן זה כמו קרבנות ונסכים.

וזהו ענין אוכלי תרומה, שכל המאכלים יהיו לשם שמים, לשם מצוה, וזוהי גם כן דרגה גבוהה שזוכים בה לתורה. ואמנם אוכלי המן זה דרגה יותר גבוהה, שחיים תמיד עם חיזוק האמונה, ולכן אוכלי תרומה הם ישניים לאוכלי המן.

ולמדנו כאן בי דרגות המביאות לזכות לתורה, אי להיות כאוכלי המן שחיים תמיד עם חיזוק האמונה, עם שויתי השם לנגדי תמיד, ובי להיות כאוכלי תרומה שמקיימים מצוה באכילתם, ולקדש את האכילה ואת כל המעשים הגשמיים שיהיו לשם שמים. וזהו שנרמז במאמר לא ניתנה תורה אלא לאוכלי המן, ושניים להם לאוכלי תרומה.

ונברך את החתן שיהיה בגדר אוכלי תרומה וגם בגדר אוכלי המן, ויזכה להתקדם בתורה עם המדרגות האלו.

# מה שאדם גותן לאחרים, יחזור אליו!

בפרשת שקלים "ונתנו איש כופר נפשו". כתב בבעל הטורים "ונתנו אם תקראנו לטפרע יהיה גם כן ונתנו, לוטר לך כל מה שאדם נותן לצדקה יחזור אליו ולא יחסר לו בשביל זה כלום", וכך היא המידה גם בתורה, וביראת שטים, ובמידות טובות, כל מה שאדם נותן ומשפיע על אחרים, הוזר אליו, והוא בעצמו זוכה להצלהה בתורה ויראת שטים ומידות טובות.

וזהו שאמרו (תענית ז, א) הרבה למדתי מרבותי וכו' ומתלמידי יותר מכולם, שההצלחה הכי גדולה בתורה זוכים ממה שמלמדים לתלמידים, והוא דבר המובן גם בדרך המבע, שעל ידי ההסברה מקבלים בהירות גדולה יותר, אבל העיקר הוא מצד הזכויות שבזה, כיון שהוא נותן משלו ומזכה את התלמיד בתורה, זוכה לסייעתא דשמיא להצלחה בתורה מידה כנגד מידה.

וענין זה שייך גם בלימוד בחברותא, שאם לומדים עם הברותא פחות כישרוני ומסבירים לו בסבלנות עד שיבין, זהו 'מתלמידי', וזוכים גם כן להצלחה גדולה מאד, וכן הכרתי גדולי תורה, תלמידי חכמים גדולים, שלמדו במשך הרבה שנים עם הברותא פחות כישרוני מהם, והצליחו מאד, ולא כפי שיש החושבים שאם לומדים עם חברותא חלש זה לא מכובד ולא כדאי... אלא אדרבה, אם יש הברותא חלש והוא מקבל, ומסבירים לו כל דבר והוא שומע, זוכים בזה להצלחה של 'מתלמידי יותר מכולם'!

(מתור שיחה, כסלו תשע"ח)

# 🔊 משנכנס אדר מרבין בשמחה 🖂

מתוך שיחה שנאכורה בישיכת פוניבז', בהודש אדר תשע"ז.

#### מרכין בשמחה, כיצד?

"משנכנס אדר מרבין בשמחה" (תענית כט, א), כיצד ובאיזו שמחה מרבין? הנה לגבי "משנכנס אב ממעטין בשמחה" יש דינים והלכות מפורשות בגמרא ובפוסקים כיצד ובמה מקיימים זאת, ויש הלכות מראש חודש, ובשבוע שחל בו תשעה באב, ובתשעה באב עצמו, אבל בחודש אדר לא מפורש שום הלכה כיצד מרבין בשמחה.

ובפשטות הכוונה היא להרבות בשמחה שחייבים בה כל השנה, שבכל השנה יש חיוב לעבוד את השם בשמחה כמו שכתוב (תהלים ק, ב) עבדו את השם בשמחה, ובפרשת התוכחה (דברים כח, מז) תחת אשר לא עבדת את השם אלוקיך בשמחה, היינו שהתוכחה באה על חסרון השמחה בעבודת השם, שעבדו עבודת השם – אך לא בשמחה.

# לשמוח שזוכים לעכוד את המלך

ורואים מזה שיש תביעה על מי שלא שמח בעבודת השם, וכיצד אפשר שלא לשמוח?! הלא שמחה גדולה היא שזוכה לעבוד את המלך! ואדם שעובד את המלך הרי הוא נמצא ליד המלך, והמלך מקבל את השירות שלו, ובודאי שזו שמחה גדולה מאד, כך צריך לשמוח בעבודת השם, שהוא משמח את המקום (אבות פ"ו), מלך מלכי המלכים כביכול שמח בעבודת האדם, והוא גורם שמחה למעלה. ואם יתבונן ויחשוב על זה בודאי ירגיש שמחה גדולה מאד, שהוא זוכה לשמח את המלך, לשמח את המקום! וזהו החיוב בכל השנה לשמוח בעבודת השם.

#### עבודת השם ככל רגע בחיים

ובכל רגע בחיים אדם עוסק בעבודת השם, כמו שכתב הרמב"ם (הלכות דעות ג, ג) שאפילו בשעה שישן הוא עובד השם, אם כוונתו לשם שמים, מפני שצריך לישון, כי הוא חייב בתרי"ג מצוות, ואם לא יישן לא יוכל לתפקד ולקיים את המצוות המוטלות עליו, והוא כמו חייל בצבא המלך, שהוא עבד המלך, וצריך לאכול ולישון כדי שיהיה לו כוח לעבודת המלך, וגם מטעם זה צריך להיות בשמחה, כי אם לא יהיה שמח כיצד יקיים את מה שהמלך מצווה עליו, הרי בלי שמחה אין כוח, והעצבות מחלישה את כוחות הגוף, לכן צריך להיות בשמחה, והשמחה היא הכרחית לצורך עבודת השם – כל השנה כולה.

וכתב הרמב"ם כי אדם שישן בכוונה כזו, לצורך עבודת השם, גם השינה שלו היא עבודה למקום, והוא עובד השם בשנתו, בשב ואל תעשה, בלי לעשות כלום, הוא ישן ועובד את השם, כי הוא הולך לישון בכוונה טובה לעשות רצון השם, ויש לשמוח בזה שהוא עושה הרבה מצוות ומעשים טובים ועוסק בעבודת השם בכל רגע.

ומשנכנס אדר יש להרבות בשמחה בכל הדברים שחייבים לשמוח בהם, תורה ותפילה וקיום המצוות וכל עבודת השם בשמחה.

#### שמחה בעסק התורה ובתפילה

ויש לשמוח גם בעסק התורה, ובתפילה, כמו שהביא המסילת ישרים בפרק י"ט בשם מדרש כשאתה מתפלל יהא לבך שמח עליך שאתה מתפלל לאלוקים שאין כיוצא בו, אדם צריך לשמוח שהוא זוכה לעמוד בתפילה לפני מלך שאין כמוהו, מלך מלכי המלכים הקב"ה שומע אותו ומאזין לתפילתו, וכמו שכתב המסילת ישרים שם כי אמנם קשה לצייר זאת בחוש, אבל "מי שהוא בעל שכל נכון, במעט התבוננות ושימת לב יוכל לקבוע בלבו אמיתת הדבר, איך הוא בא ונושא ונותן ממש עמו יתברך, ולפניו הוא מתחנן, ומאתו הוא מבקש, והוא יתברך שמו מאזין לו מקשיב לדבריו, כאשר ידבר איש אל רעהו ורעהו מקשיב שומע אליו", במעט התבוננות ושימת לב אפשר להרגיש זאת.

ובשולחן ערוך (סימן צח סעיף א) כתב שבתפילה בכוונה אפשר להגיע להתפשטות הגשמיות ולמדרגה הקרובה לנבואה!

וזת שייך גם בזמנינו, כפי שמסופר על מרן הגרי"ז זללה"ה שהיה מתפלל שמונה עשרה בקול רם, והיו שומעים אותו כשהוא מתפלל [כי היה לו תועלת בזה לעורר הכוונה, עיין או"ח סימן ק"א] ופעם אחת בראש חודש שמעו ששכח לומר יעלה ויבוא, ואמרו לו ולא שמע, רק בסוף

תפילתו אמרו לו, ושאל הגרי"ז למה לא אמרתם לי באמצע? עד כדי כך היה שקוע בתפילתו שלא שמע מה שדיברו אליו!

וכל זה היה בשמחה, אלו שהכירו אותו זוכרים שהיה תמיד שמח, וגם היה מתבטא בלשון של 'הומור', כמובן בלי קלות ראש, והיה מקיים שויתי השם לנגדי תמיד – בשמחה! וכך גם מרן החזו"א היה בשמחה תמיד, ואין זו סתירה להרגשה שהוא עובד את המלך ונמצא ליד המלך, כי המלך גם כן רוצה שיהיה בשמחה, והוא משמח את המקום בזה.

# השמחה נצרכת גם לבריאות הגוף

ובספר החינוך (מצוה תפח) כתב שהשמחה נצרכת גם לבריאות הגוף, ומביא שם ארבעה דברים שהגוף צריך: מזון, שינה, מנוחה, וגם שמחה, שזה מצרכי הגוף שיהיה שמח ולא עצוב, כי כששרוי בעצבות אינו יכול לתפקד, וממילא אינו יכול לעבוד עבודת השם כראוי, וביאר כי זהו הענין של שמחת יום טוב "לכלכל החומר בדבר השמחה הצריכה אליו, ויימצא לנו תרופה גדולה, בהיות שובע השמחות לשמו ולזכרו", ובודאי שגם ביום טוב, התפילה היא אותה תפילה, עם התפשטות הגשמיות, כעומד לפני המלך, אבל זה יחד עם שמחה, נלווית לזה שמחה.

# שמה בחלקו – במעלות הרוחניות

ובאבות פ"ד אמרו איזהו עשיר השמח בחלקו, וכן אמרו שם פ"ו שזה אחד מהדברים שהתורה נקנית בהם, להיות שמח בחלקו.

וצריך לשמוח גם במעלות הרוחניות שיש לו, כמו שכתב בספר מנוחה וקדושה (שער התורה ח"ב אות כג) "דע ששמעתי בשם הגר"א, שכן גם במילי דשמיא, צריך להיות שמח בחלקו. אף שבוודאי נכון לחמוד להיות לבו פתוח כפתחו של אולם לתורה, וגם לאמר ולחמוד אימתי יגיעו מעשי למעשי אבותי, מכל מקום צריך להיות שמח בחלקו שזכה לתורה ולמעשים טובים, כיון שעשה בכל כוחו המוטל עליו".

ופעמים רבות באים צעירים וגם מבוגרים שאינם שמחים בחלקם, ואינם מרוצים ממצבם, ובדרך כלל כשנכנסים עמם בדברים הם רואים את טעותם, ומבינים שיש להם במה לשמוח!

#### סה ברגוני

שאלני תלמיד אחד, כיצד יכול הוא להרבות בשמחה בחודש אדר, הלא אם עושים חשבונות על העבר, רואים כי תטאתי עוויתי פשעתי, וכיצד אפשר לשמוח עם חטאים כאלו?

והוספתי לו כי אכן הוא צודק, ובודאי צריך להצטער, שהחרטה היא מעיקרי התשובה, ויש הרבה דרגות בחרטה, עד למדרגת היגון המובאת בשערי תשובה (א, יג) שהיא מדרגה שבאה מטוהר הנשמה העליונה, והיגון זו הכפרה הכי גדולה, שעל ידה נעשה האדם רצוי ומקובל לפני הקב"ה, ואם כן כיצד באמת אפשר לשמוה?

אבל האמת היא שאי אפשר להיות שרוי כל הזמן ביגון ובלא שמהה, שזה נגד הטבע, ואינו מציאותי, ורק מחלת הנפש היא להצטער כל הזמן. בלא הפסקה, כמו שהיה אחד שהתאונן שכבר כמה שנים כואב לו והוא מצטער על שנכשל בחטא ואינו מסיח דעת מזה, ואמרתי לו שזוהי כפייתיות' של יגון ואינה מצוה, והיו גם מעשים אצל החזו"א שאמר לא להצטער יותר מדי, אלא אחר זמן יש להסית את הדעת מהצער.

ומה שכתוב (תהלים נא, ה) "והטאתי נגדי תמיד" היינו לזכור תמיד את החטא, אבל יחד עם זה צריך לעסוק בתורה ובמצוות מתוך שמחה, כי די בתשובה שכבר עשה והצטער, אמנם ודאי צריך את החרטה והיגון, אך תיכף לאחר מכן יחזור לחיים מסודרים וישמח במה שזוכה לעסוק בתורה ובמצוות.

וההנהגה הראויה כתב בחובות הלבבות (שער הפרישות פ"ד) שתהא צהלתו בפניו ואבלו בלבו, ואין הכוונה שיעשה 'הצגה' להראות כאילו פניו צוהלות, אלא באמת ישמה לראות אנשים ולפגוש אותם, כי האדם נברא בצלם אלוקים ואני אוהב אותו ונעים לי לראותו, ואני מחייך אליו היוך טבעי ולא של הצגה, מתוך שמחה אמיתית ולא שקרית.

לעילוי נשמת

הרה"ג מנחם מנדל יגלניק זצ"ל מרת כאתון בת רחמים ע"ה נלב"ע ג' אדר א' תשע"א

נלב"ע ה' אדר א' תשע"א - תנצב"ה

לעילוי נשמת

לעילוי נשמת

מרת בת שבע בת רבי מאיר ע"ה נלכ"ע ג' אדר תשפ"ג

ב"ר מרדכי נתן דוד זצ"ל

עמוד 2

לעילוי נשמת

הגאון רבי **ירוחם זלצברג** זצ"ל

בהר"ר נתן ז"ל

נלב"ע ד' אדר תשע"ה - תנצב"ה

# הלכות והנהגות

# ממרן פוסק הדור רבי משה שטרנבוך שליט"א

# פרשת תרומה תשפ"ה

בשבוע שעבר הבאנו חלקים מתוך שיעור שמסר רבינו לחו"ר כולל תשובות והנהגות בעניני פורים, כעת אנו מביאים את המשך הדברים.

ולתועלת הלומדים נכיא בקצרה את תורף הדברים: הנידון הוא זמן קריאת המגילה בשכונות החדשות בירושלים שנוספו במהלך השנים, ורבינו מאריך להוכיח שאין לסמוך על השותפות המונציפלית בתשלומי מיסים וכד' או על עירוב משותף כדי להחשיב את השכונה כחלק מהעיר, השבוע נביא את החלק השני של השיעור בו רבינו עוסק בסברות נוספות אם נוכל לצרף את השכונות החדשות לירושלים לקריאת המוקפין

מלשכת המית

"רבים סומכים על הנשיא החדש באמריקה"

בעוד שהעולם כולו עוקב בדריכות אחר נשיא ארה"ב הטרי

דולנד טראמפ שלא מפסיק להפתיע עם הצהרות פרו

ישראליות בסגנון ימין קיצוני, במהלך שיחה שנשא מרן

רבינו שליט"א בביתו לבני חו"ל בשפת האנגלית התייחס

מרן רבינו שליט"א להרגשת הכוחי ועוצם ידי המתפשטת

בימים אלו תוך הישענות על הנשיא החדש שכביכול יושיע

בתוך דבריו אמר מרן רבינו: כל מחשבה על צבא גדול, חיל

אוויר גדול, או מחשבה ש"אנחנו חזקים מאוד", שום דבר לא יכול לצאת מזה, הדבר היחיד שיש לנו הוא הרש"ע,

הגאולה העתידית תתרחש רק כאשר נכיר ככך שאף אחד"

בשלכ זה התייחס מרן רכינו למציאות החדשה בעולם עם

כניסתו של דולנד טראמפ, "היום אנשים רבים סומכים

על נשיא חדש באמריקה, והושכים שהוא יעזור לנו. אבל

צריך לדעת, שהאנשים האלה מעכבים את המשיח. רק

כאשר אנו מבינים שהשם הוא הכוח היחיד שיכול לעזור

לנו, אפס עצור ועזוב, אף אחד לא יכול לעזור לנו רק ד'

יתברך, ומנשיא אמריקה לא ניוושע, רק אז ד' יתברך יביא

לא יכול לעזור לנו מלבד ד' יתכרך בעצמו.

את עם ישראל מהצרות.

את הישועה.

#### שיטת הכף החיים שמודדים מיל מהבית האחרון

ועכשיו נבוא לדון בחידוש של ה"כף החיים" (ואיתו עמו עוד כמה פוס<u>קים.</u>

הגאון רבי זאב מינצברג, הגאון תורת הסד מלובלין, הגר"ש רוזנטל זצ"ל בתורה מציון) שמודדים שיעור מיל מהבית האחרון בעיר ולא מהחומה, ולדבריו יש להרחיב את ירושלים הרבה, דכל שנמצא בתוך מיל לבית האחרון מהעיר - הוא בכלל ירושלים, וכפי הנראה כן נהגו בשכונת בית וגן לפני עשרות שנים, שאע"פ שהיה מנותק מהעיר, אבל כיון שהיה בתוך מיל, נהגו לקרוא בט"ו.

אבל דעת גדולי ההוראה, ובראשם רבינו החזון איש והגאון רבי צבי פסח פראנק, והמנחת יצחק זצ"ל, שמודדים מיל מחומת העיר העתיקה ולא מבית האחרון שבעיר

ויסוד המחלוקת בזה, דהכף החיים ס"ל דהבתים הנמשכים ברצף אחרי החומה נחשבים כאילו הם בתוך העיר, דנחשב שהעיר עצמה מתפשטת והולכת גם מחוץ לחומותיה, ולכן יש למדוד מהבית האחרון ששם נגמר העיר. אבל החזון איש ס"ל שהעיר נגמרת בחומה, וכל הבתים שמחוץ לחומה אינם נחשבים חלק מהעיר עצמה,

אלא שמועיל רק כדין סמוך, ולכן ואין מודדים מיל מהבית האחרון, דהוי רק סמוך, ואין מוסיפין סמוך לסמוך.

ומסברא נראה ברור כדעת החזון איש, שחוץ לחומה אינו נחשב בתוך העיר, ורק מדין סמוך מועיל, ואין מוסיפים סמוך לסמוך, ומה עוד, שהרי לעניין 'קדושה' אין העיר החדשה נחשבת אחת עם העיר העתיקה, שהרי אין בה קדושה לפדיון מעשר שני וכדומה, וא"כ רחוק לומר שחשיב כעיר אחת עם העיר העתיקה, אלא היא עיר בפני עצמה.

#### יש להוכיח כן מהמנהג שאין קוראים בכני ברק בט"ו

ובאמת יש להוכיח כן מהמנהג בארץ ישראל, שהרי בבני ברק המנהג שאין קוראים בט"ו כדין ערי הספיקות, ואע"פ שיש רצף בניינים מהעיר יפו עד בני ברק, והעיר יפו היא הרי ספק וקוראים בה גם בי"ד וגם בט"ו, מ"מ בבני ברק אין קוראים בט"ו, והטעם כיון שסומכים על שיטת ה'ברכי יוסף' שהובא בבאור הלכה (סי תרפ"ח) שלערי הספיקות אין דין סמוך.

והשתא אי נימא כדעת הכף החיים שהנמשך ברצף מחוץ החומה נחשב עיר אחת ממש ולא רק 'סמוך' בלבד, א"כ היה ראוי לקרוא בבני ברק בט"ו שהלא אין זה רק סמוך אלא נחשב ממש עיר אחת ממש עם

יפו, ועד כאן לא מיירי הברכי יוסף אלא בדין "סמוך" - שלא נתחדש דין סמוך לספיקות, אבל באותו העיר גופא בוודאי קוראים בט"ו, ובהכרח

חזינן מהמנהג, שאע"פ שהם רצופות ממש ללא שום הפסק, מכל מקום אינם נחשבות עיר אחת, אלא רק כ'סמוך' ודלא כהכף החיים, ושפיר סומכים על הברכי יוסף שאין דין סמוך לספיקות.

#### ٦

## טעם נוסף במנהג העיר כני ברק שלא לקרוא כט"ו

ויש להוסיף בזה עוד, דהנה בפשוטו יש להוסיף עוד טעם לשבח במנהג רוב העולם בבני שלא לקרוא בט"ו, והוא עפ"י דעת כמה אחרונים, ובראשם מהר"ם אלשיך, (הובא בשו"ת חתם סופר או"ח ס" קצג), הגאון רבי רפאל מוולוז'ין זצ"ל, (תשובות תורת רפאל ס" קכג), תשובות ערוגת הבושם (או"ח ס" קכג), דעיר שהיא גדולה יותר מהכרך, אינה קוראת בט"ו, דדווקא כפרים שהם קטנים בטלים לברך, אבל עיר גדולה אינה בטלה לכרך, ועפי"ז שפיר יש לבאר טעם למנהג בתל אביב ובני ברק שלא לקרוא בט"ו, כיון

שהם גדולות יותר מיפו, ואינם מתבטלים אליה.

#### גם זה תלוי בהחקירה הנ"ל

אלא שבאמת גם סברא זו תלוי בחקירה הנ"ל, דכל זה ניחא רק אי נימא דרצף של בתים מחוץ לחומה נחשב רק 'סמוך' בלבד, ואז יש לומר דלא נתחדש דין 'סמוך' בעיר שהיא גדולה יותר מהכרך. אבל אי נימא דהוי חלק מהעיר ממש וכאילו העיר מתפשטת מחוץ לחומותיה, א"כ נמצא שתל אביב ובני ברק נחשבים עיר אחת עם יפו, וממילא לא שייך בזה הסברא הנ"ל, דעד כאן לא מיירו האחרונים אלא בדין סמוך ונראה, אבל בעיר אחת ממש היה ראוי לקרוא בט"ו יחד עמה, שאין לחלק העיר לשנים

וממילא נמצא, דדין בני ברק תלוי בחקירה הזאת, דכל מה שאנו פוטרים את בני ברק לקרוא בט"ו, זהו רק אי נימא דהוי רק סמוך ולא נחשב עיר אחת ממש יחד עם יפו, אבל לדעת הכף החיים ראוי לחייב בבני ברק לקרוא בט"ו כיון שנחשב עיר אחת עם תל אביב.

(וכל זה מלבד דעת החזו"א דיש לקרוא בט"ו בבני ברק משום דפליג על הברכי יוסף דס"ל שאין סמול לספיקות).

# הדרכות והנהנות

שטאמרו ע"י מרן רבינו שליט"א לבגי הישיבה הק" – ולדמי"ם ומחגבים

לפנינו מספר הדרכות מחכימות שנשמעו מפי מרן רבינו שליט"א בחשיבות לימוד ההלכה, והעמדת מורי הוראה בישראל, ובתוכם דברים שנשא מרן רבינו לפני חו"ר כולל 'תשובות והנהגות' בחשיבות הלימוד ההלכה בעיון

## דברים שנשא מרן רבינו בסוף שיעור הלכה לפני חו"ר כולל 'תשובות והנהגות' הלומדים ענייני הלכה כסדר השו"ע ע"מ להורות

יש אנשים שטועים לחשוב כביכול יש שתי תורות, "תורת הלומדות" ששייך רק לבני ישיבות, ועוד תורה היא "תורת ההלכה" ששייך לבעלי בתים, אבל זהו טעות גדולה שעיקר מעלת לימוד ההלכה, הוא דווקא ללמוד בעיון להבין כל דבר לעומקו, ולהמשיך אח"כ לסכם הדברים עד ההלכה למעשה, ורק מכח זה אפשר להוציא חידושים, ולהקיש וללמוד דבר מתוך דבר או לחלק בין דין לחבירו, ודווקא ע"י לימוד כזה מוכח שאינו בונה מגדלים פורחים באויר ללא יסוד, אלא כל לימודו עם יסוד איתן עד שיכול להורות ממנו אח"כ, אבל בלא עיון היטב בשורשי הסברות, הרי הוא בגדר בונה בניינים בלי יסודות שאפשר להפיל הוראותיו בנקל.

#### לבדוק כל סברא עם דוגמאות ברורות להלכה

עוד צריך לדעת שכדי שהלימוד יוציא פירות להלכה למעשה, צריך לבדוק כל סברא במבחן המציאות עם דוגמאות ברורות להלכה, ולא ולבדוק אם הדבר מסתבר ומצטייר בעולם המעשה להלכה. ולא כאותם שיכולים לומר דברים שאין להם אחיזה בפועל במציאות, אלא יש לבדוק היטב כל סברא אם אכן הדבר מסתבר ומצטייר בעולם המעשה.

#### הדרכה למורי הוראה - להרגיל את הציבור להיות 'שואלים'

כמה רבנים שהתחילו לכהן פאר כ'מורי הוראה' מטעם העדה החרדית נכנסו למעונו של מרן שליט"א וביקשו לקבל הדרכה על תפקיד הרב בישראל.

מרן רבינו שליט"א השיב כי לא מספיק להיות 'רב', אלא צריך שהציבור יתחנכו להיות 'שואלים', ולא להחליט לבד בענייני הלכה אלא ללכת לשאול את המורה הוראה.

אחד הרבנים טען כי ב"ה יש ציבור גדול וממילא יש הרבה שואלים, אך מרן שליט"א השיב כי זה לא תלוי זה בזה, שיכול להיות ציבור גדול אבל עדיין אינם בגדר 'שואלים', להיות 'שואל' זה מדריגה.

ושוב הוסיף רבינו בהטעמה: בכלל התפקיד של הרב הוא להרגיל את הציבור להיות שואלים, כדי שלא יבואו להורות בעצמם עם הוראות היתר למיניהם, וסיים רבינו "וזה לא תפקיד קל"!

#### כל גדולי ישראל היו אנשי הלכה

בהזמנות מסוימת עורר רבינו על החובה ללמוד הלכה למעשה, והתבטא רבינו שכל גדולי ישראל היו אנשי הלכה, וכן רואים מתוך סברותיהם של ראשי הישיבות שאכן כל דבר חידוש עומד במבחן ההלכה וכך יש לזה אור אחר, ובתוך דבריו הזכיר רבינו את ספרו של אחד מגדולי רה"י שמתוך ספרו ניכר שיודע היטב שו"ע אורח חיים עם נו"כ.

עוד הוסיף רבינו שבדורות הקודמים כל מנהיגי ישראל היו גם הגדולים בהכרעה ובפסק, וידעו שעיקר מעלת הלימוד הוא להוציא הלכה מתוך הלימוד, וכן מצאנו בחז"ל שכשהתפעלו מילד אמרו עליו "מובטחני בו שיהא מורה הוראה בישראל", והיינו שעיקר המעלה בלימוד התורה הוא שגדול תלמוד שמביא לידי מעשה.

וסיפר רכינו שמרן רכי איסר זלמן מלצר זצ"ל כבר התאונן על זה ואמר, שהוא היה רב בישראל עוד לפני שנעשה ראש ישיבה, אך למרבה הפלא הוא רואה שמעריכים אותו יותר על היותו ראש ישיבה מהיותו רב ומורא הוראה בישראל, וזה בהיפך ממה שהיה בדורות הקודמים.

# עוברות והנהגות

#### סעשה רב – הנהגות מרז שליט״א

לפנינו כמה עוכדות מנסיעתו של רבינו בשנת תשע"ח למסע חיזוק בארה"ב, במהלך המסע נערכו לפני רבינו בכל מקום ומ-קום קבלות פנים כראוי לכבוד התורה, המשתתפים באירועים אלו הבחינו בהנהגותיו של רבינו ובבריחתו מן הכבוד, להלן כמה עובדות נפלאות מאותה תקופה

## הנהגתו במעמדי קבלת פנים לכבודו

בביקורו ההיסטורי של רבינו בחודש סיון תשע"ח בארה"ב, נערכו לכבודו מעמדי קבלת פנים המוניות ברחובה של עיר, ורבינו הקפיד שלא להרים עיניו אלא השפיל עיניו למטה כמעט בכל רגע כדי שלא יראה את הכבוד, ולא יהנה ממנו, ואמר על עצמו שאינו מחפש כבוד בעולם הזה מפני שהעולם הזה הוא "גראשן" (גרושים), ואינו רוצה לקבל כבוד אלא בעולם הבא, ובמושגים האמיתיים של כבוד חכמים ינחלו שיהא בעולם האמת.

#### מה אמר רבינו לאחר המעמד הגדול בוויליאמסבורג?

באחד הימים בארה"ב התבקש מרן רבינו לבוא למעמד קבלת פנים רבתי בוויליאמסבורג שנערך לכבודו, אולם רבינו התמהמה ואמר שלא הגיע לאמריקה כדי להתכבד, ולבסוף לאחר שאמרו לו שציבור גדול כבר נתאסף ואי אפשר לדחותם, בא רבינו למעמד, אך מיד לאחר שחזר ממעמד קבלת פנים שנערך לכבודו, אמר למקורביו שאינו מהפש כבוד אלא ביזיונות, ולפליאת הנוכחים השיב שהביזיונות נותנים רק טובה לאדם ומארבעה סיבות. א] כי כשמבזים את האדם ומכפישים שמו בלשון הרע, אזי כל עוונותיו סרים ממנו ועוברים לחשבון של בעלי הלשון הרע - וכמבואר בחובת הלבבות. ב] זה טובה גדולה למנוע עין הרע. ג] זהו סגולה לאריכות ימים וכמובא בספרים. ד] הביזיונות הם תיקון על הכבוד שהאדם מקבל בעולם הזה, שהרי כשאדם נהנה מהכבוד שחולקים לו בעולם הזה, מנכה לו הקב"ה משכרו בעולם הבא, ומאידך כשמקבל ביזיונות הוא מחזיר לעצמו שכרו בעולם הבא אשר ירד לו מחמת הכבוד.

והוסיף עוד רבינו, שאצל רבני ומנהיגי
ישראל זהו סימן טוב אם הם מקבלים
ביזיונות, שזהו סימן לרב שהוא פועל
למען כבוד שמים ולכן הרשעים רוצים
לפגוע בו, ואם כולם מכבדים אותו ואין
לו מתנגדים כלל, זהו סימן רע עבורו,
והוסיף שעדיף לו ביזיונות מכבוד,
שהביזיונות מוסיפים זכויות ומאריכים
ימים, אבל הכבוד אוכל את זכויותיו.

ובדבריו שנשא בפני האלפים במעמדי

קבלת הפנים ההמוניות, אמר: "האמת היא שקשה לי מאוד לסבול את הכבוד. פעם נסעו יחד החפץ חיים והאדמו"ר מגור ה"אמרי אמת" זצ"ל. בכל תחנה ברכבת המתינו ציבור ענק לקבל את פניהם, והחפץ חיים סגר את חלון הרכבת ואמר שאינו רוצה לראות את הכבוד כיון שהנאת הכבוד מנכה לאדם הרבה משכרו בעולם המא, אולם הרבי מגור זצ"ל השיב ואמר לחפץ חיים, "אה"נ שבשבילכם זה מזיק לקבל כבוד, אבל בשביל אותם אלפי יהודים שמתכזונים לשם שמים, זה הרי דבר גדול מאוד לתת כבוד לתורה, וכי אפשר למנוע מהם לקיים מצוות כבוד התורה", ואז הסכים החפץ חיים ופתח את החלון כדי שיהודים יוכלו לקבל פניו ולקיים מצוות כבוד התורה. גם כאן אע"פ שקשה לי לקבל כבוד, אבל אתם מתכוונים לכבד את התורה, ומה אעשה שאתם טועים בי, אך היות שאתם מתכוונים לשם שמים, הרי יש לכם שכר גדול שהתכוונתם לכבד את התורה, ואין בידי למנוע את הדבר".

ובמעמד קבלת פנים רבתית שנערכה בעיר לייקווד אמר רבינו כהאי לישנא: "קשה לי לקבל כבוד, הכבוד מנכה לאדם הרבה מאוד משכרו בעולם הבא, אך זאת אבקש ממכם, אל תטעו בי ותכבדוני בשביל תורתי, כי בשביל עצמי אין לכם מה לכבדני, אם כבר באתם לכאן לכבדני, תכוונו על מה ששימשתי תלמידי הכמים, שכן זכיתי ב"ה להיאבק בעפר רגליהם של גדולי הדורות הקודמים אשר אין לנו השגה כלל בגודל קדושתם, וכבר כתב הרמב"ם "מצות עשה להדבק בחכמים ותלמידיהם כדי ללמוד ממעשיהם כענין שנאמר ובו תדבק", ע"כ, והרי דסבירא ליה להרמב"ם דהמצוות עשה הוא להידבק לא רק בחכמים אלא גם בתלמידיהם, ואנוכי אף כי לא זכיתי להיות בגדר "חכמים" אבל זכיתי להידבק בתלמידי חכמים ולהיות בגדר "תלמידיהם".

דברים נוספים מעין זה נשא רבינו שליט"א באחד ממעמדי קבלת פנים שנערכה בעיר רבתית מאנסי: "לצערי אני הכלי שדרכו נותנים כבוד לירושלים, אין הכבוד הזה בשבילי אלא בשביל ירושלים, אלא שסיבב הקב"ה שאני יהיה הכלי בשביל לכבד את ירושלים".

# דרכי אורה

משולחנו של רבינו הגדול מרן ראש הישיבה הגאון רבי מאיר צבי ברגמן שליט"א פרשת תרומה - שקלים תשפ"ה (68)

#### 'לי - לשמי

#### ויקהו לי תרומה (כ"ה, ב)

פירש"י לי לשמי, וכן פי' לחלן עה"פ (פס' ח') 'ועשו לי מקדש' ועשו לשמי בית קדושה עכ"ל. והיינו דנאמר על התרומה לצורך המשכן וגם

יי"ל עפ"י מ"ש הג' מלבי"ם ז"ל עה"פ (מלכים ה', יו): אתה ידעת את דוד

ה' אלהי לי מסביב יבנו הבית לשם בלבד שיכוונו לחשיג על ידו איזה כבוד או

ה' אלהי וגו'. וז"ל המלבי"ם כי באשר עיקר המצוה הזאת אינה הבנין עצמו רק אם שום פני' חיצונית

על עצם העשי' שיהיו לשמו של הקב"ה בלא שום תכלית אחרת.

אבי כי לא יכול לכנות בית לשם ה' אלהיו מפני המלחמה וגו': ועתה הנית

אין שטן ואין פגע רע, והנני אוכור לבנות בית לשם

הישיבה שתלך בדרכו – העילוי נשמה הכי גדול

משא ברכתו של **רבינו מרן שליט"**א במעמד האדיר של חנוכת היכל בית המדרש החדש

בישיבת "בית מתתיהו" בבני ברק, לשמו ולזכרו הטהור של ראש הישיבה הגאון הגדול רבי ברוך ויסבקר זצ"ל - מוצש"ק

ברשות ראשי הישיבה מרנן ורבנן

אני רוצה רק לברך אתכם, לכבוד החנוכת הבית של הבית מדרש הגדול של הישיבה

שהקב"ה יעזור שיהיה הבית הזה, בית גדול לה' ולתורתו, לחינוך הבחורים לתורה ליראת שמים ולמידות טובות. ושהרוח של הראש ישיבה הגאון הגדול רבי ברוך זצ"ל, שהישיבה והעמדת התלמידים היו כל חייו, תמשיך ללוות את הישיבה, שתלך בדרכו, שזה כבודו והעילוי נשמה הכי גדול שאפשר לעשות בשבילו.

ושנזכה כולנו לישועת הכלל והפרט על עמו ונחלתו.

אדמת קודש

בתום הדברים שח רבינו מרן שליט"א בפני בניו שיבלחט"א ראשי הישיבה שליט"א, כי **"יש לי התרגשות** מיוחדת במקום הזה, כי זהו ממש המקום שהיה ביתו של מו"ר החזו"א, ובמקום הזה זכיתי ללמוד איתו"...

במשא ברכתו במעמד

'תדברים נשגבים מאד, דהרי הנודר צדקה ואומר ע"מ

בלבד מבלי פניה

סבבותו' והי' עולה

בלבו בהכרת ג"כ

שבונה תבית מפני

המלחמה למצוא

כואויביו

היצונית.

תועלת

כזנוחה

עכ"ד.

המלחמות -

צדיק גמור, וכ"ש דוד המלך שכל חשש הפני' היתה משום שאיפתו לטובת כלל ישראל להביא שלום עליהם שלא יוסיפו בני עולה לענותם. ומ"מ לא הי' אפשר כיון דאי"ז לשמי לשם ה' בלי פני' כלל, כי עיקר המצוה של בנין ביהמ"ק צריך שתהי' רק לשם ה' בלי שום מטרה אחרת, ואף אם מעורב כאן כוונה למטרה היותר מובחרת ונחוצה, הר"ז פני" חיצונית ואי"ז בכלל "לי - לשכזי".

מנותה מאויביהם, וא"כ תי' נמנע שיבנת דוד הבית בכוונת נקיה לשם ת'

בלבד, באשר הי' מצפה ג"כ התועלת שימצא ממנו לנוח מאויביו סביב

שתו עליו כל היום, רק שלמה שבל"ז הי' שלום בימיו והובטח ע"י נתן

שיהיה איש מנוחה, הי' נקל לו לבנות הבית בכוונה שלימה מיוחדת לשם

ה' מבלי שום פני' חיצונית. וזהו שאמר 'אתה ידעת את דוד אבי כי לא

יכול לבנות בית לשם ה' אלהיו' ר"ל שלא הי' יכול לבנותו בכוונה לשם ה'

תועלת לעצמם, וכמו שדייק פה במ"ש ג' פעמים לשם ה' אלהיו, לשם ה' אלהי, לשמי, וידוע שקשה מאד על טבע האדם לעשות דבר שמצפה ממנו ריות גדול ותועלת, ולא יפנה כלל להנאת עצמו רק יעשהו לשם ה', וכבר הובמת דוד ע"י נתן שע"י בנין הבית ימצאו מנוחה מן האויבים, כמ"ש בברכות (ז ב) כל הקובע מקום לתפלתו אויביו נופלים תחתיו שנא' (ש"ב ז', י') ושמתי מקום לעמי ישראל ונטעתיו ושכן תחתיו ולא ירגז עוד ולא יוסיפו בני עולה לענותו. שהבטיח לו שאחרי יבנה הבית ימצאו

#### מבית ומחוץ תצפנו'

ועשו ארון עצי שפים וגו' וצפית אתו זהב פהור מבית ומחוץ תצפנו (כ"ה,

בגט' יוטא דע"ב ב' טבית וטחוץ תצפנו, אטר רבא כל תלטיד חכם שאין תוכן כברן אינו תלמיד חכם ע"כ, ותכוונה שצריך להיות ת"ח גם בפנימיותו, ובפשטות הוא נלמד ממה שמצינו בארון שצריך ציפוי זהב מבית ומחוץ, ולא כשאר כלי המשכן שהי' סגי בזהב רק מבחוץ.

ייש לדקדק, דבאמת הארון עצמו לא היה כלל תוכו כברו, דמבואר בגמ' שם שבצלאל עשה ג' ארונות, ב' של זהב וא' של עץ, נתן עץ בשל זהב ישל זהב בתוך של עץ, נמצא שהארון הפנימי הי' של עץ, וזה אינו תוכו כברו, דבאמת לפי רבא כדי להיות תוכו כברו היה צריך לעשות את כל הג' ארונות משל זהב.

ינראה, דאדרבה מכאן למד רבא 'לת"ח שאין תוכו כברו אינו ת"ח', כיון שבאמת ג' ארונות עשה בצלאל, ב' של זהב וא' של עץ, והעיקר הי' של והב דהיינו כל חלק הגלוי בחוץ ובפנים, ואותו א' האמצעי שהי' של עץ הוא מוטמן לגמרי ולא הי' נראה כלל לא מבפנים ולא מבחוץ, ואחרי כ"ז מעיד לנו הכתוב 'ויעש בצלאל את הארון עצי שטיב', ולכאו' הוא תיכוה

ומזה הוכיח רבא שהעיקר הוא ה'תוך', ולכן כל ת"ח שאין תוכו כברו אינו ת"ח, דלעולם אזלינן בתר התוך הפנימי, והראי' שהארון שהי' זהב מבחוץ וזהב בפנים, וכל עיקרו זהב אבל מ"מ נקרא 'ארון עצי שמים' שהעיקר הוא עץ ורק מצופה הוא זהב, כן הדבר בת"ח שרק נראה כן מבחוץ, אבל העיקר הוא הפנימיות.

איך נקרא 'ארון עצי שטים' אפי' דעיקרו מזהב.

וכד תדקדק יותר תמצא עוד עומק בתואר 'תוכו כברו', שכדי ליקרא ת"ח לא סגי ג"כ אפי' במה שהוא נראה ת"ח גם מבית, אלא צריך גם ה'תוך' הפנימי שלו להיות נקי ממש כמו מבית ומחוץ, וגם אם נראה לכל שהוא ת"ח וגם הוא עצמו דומה עליו באמת שהוא ת"ח גם בתדריו, אבל צריך לפשפש גם בחדרי חדרים, ב'ארון האמצעי' שלו, ואז נאות לו שם ת"ח. ויש לידע כי ענין זה של נקיות המדות מבפנים ובחוץ, איננו רק מידת חסידות, אלא יסוד וכלי המחזיק לתורה, ובל"ז לא תתקיים בו התורה ואינו יכול לכוין לאמת, וכמה צריך האדם להשגיח שלא לרמות את עצמו והבא ליטהר מסייעין אותו.

#### 'אל הכפורת יהיו פני הכרובים'

ונתת את הכפרת על הארן מלמעלה ואל הארן תתן את העדת אשר אתן אַלִידָּ (כ"ה, כ"א)

ולשון רש"י: לא ידעתי לכזה נכפל, שהרי כבר נא' 'ונחת אל הארון את

העדות', וי"ל שבא ללמד שבעודו ארון לבדו בלא כפורת יתן תחילה העדות לתוכו ואח"כ יתן את הכפורת עליו, וכן מצינו כשהקים את המשכן נא' 'ויתן את העדות אל הארון' ואה"כ 'ויתן את הכפורת עי

הארון מלמעלה' עכ"ל.

והדברים מופלאים, דהא ודאי א"א לעשות באופן אחר, וכי בא לאפוקי שיתן את העדות לאחר שכבר נתן עליו את הכפורת.

ועל כרחנו צ"ל שלא נתכוין רש"י רק על אותו הזמן של הקמת המשכן, אלא יש כאן דין מיוחד על הארון שכבר מזמן עשייתו לא יתנו עליו את הכפורת קודם נתינת הלוחות בתוכו. והטעם בזה לפי שנאמר בפס' לעיל 'ופניהם איש אל אחיו אל הכפורת יהיו פני הכרובים', וכבר עמדו ע"ז שלא נאמר ע"ז לשון עשי' להעמיד הכרובים באופן זה אלא י"ל שמאליו הי' נפעלים כן, והנה נתפרשו כאן ב' בחינות באופן עמידת הכרובים, הבחינה הא' 'ופניהם איש אל אחיו', והבחינה הב' 'אל הכפורת יהיו פני הכרובים' ור"ל שהיו ג"כ מוטים קצת כנגד מטה כלפי הלותות שבארון, ומה שהיו 'פניהם איש אל אתיו' כ' בעל המורים:

כמו ב' חברים שנושאין ונותנין בדברי תורה, וענין 'אל הכפורת יהי פני הכרובים', ביאר הנצי"ב: 'ללמדנו דהבטת הקב"ה וישראל יחד אל התורה שבארון, וזה מבואר דקוב"ה וישראל ואורייתא חד הוא', יכוונתו לפי הידוע שהכרובים היו בתבנית זכר ונקיבה כנגד הקב"ה יכנסת ישראל, נמצא שאופו עמידת הכרובים מרמז כביכול שהקב"ה יישראל עוסקים יחד בתורה.

ימעתה נבין שכל הפלא הגדול הזת הי' נעשה רק כשהיו לוחות העדות בתוך הארון, וכשניתנה הכפורת עליו מלמעלה היו הכרובים פורשים כנפיהם למעלה ופניהם איש אל אחיו מביטים אל הכפורת, אבל אם לא היו הלוחות בארון לא הי' שייך כ"ז, ולכן הזהיר הכתוב שלא ליתן הכפורת על הארון בלא העדות בתוכו.

ומעתה י"ל שתמה משה על דבר זה, דבשלמא תרומת מחצית השקל

של קרבנות ציבור מובן שהיו צריכים ליתן מטבע כסף [געל"ט] כדי

לקנות הקרבנות וצריך לזה טיבעא, אבל כדי לצקת את האדנים לא הי'

צריך ליתן מטבע והי' סגי במתכת של כסף [זילבע"ר], ואה"ג דכסף זה

שימש ג"כ למנין מ"מ היו יכולים לתח נסכא של כסף במשקל מחצית

השקל ולמה היו צריכים מטבע, וכמו שלשאר נדבת המשכן נתנו תכלת

נדבת לכלי שרת,

והיו יכולים לתת

חתיכת כסף וגם

מנה את בנ"י

בטלאים, ואח"כ

היו יוצקים מזה

את האדנים, וזה

הי' סבור משה

דיכולים גם ליתן

במשקל מטבע

מחצית השקל,

והראה לו הקב"ה

'הה יתנו' דווקא

דהתרומה

ニガコ

בזה וכדי שלא

חתיכת

מטבע.

וטעם

לאדנים,

שהי

כוונה

בפקוד

בוה

כסף

הדבר,

למנותם

בהם נגף

אותם,

ששאול

למנותם

כמו

# 'מטבע של אש' (לפר' שקלים)

יָה וַהָּנוּ כָּל הַעבר עַל הַפָּקדים מַהַצִּית הַשְּׁקָל בְּשָׁקֵל הַקְּדִשׁ עֶשְׁרִים גַּרָה השקל וגו' (שמות ל' י"ג)

וברש"י זה יתנו - הראה לו כמין ממבע של אש ומשקלה מחצית השקל ואומר לו כזה יתנו עכ"ל.

בגמ' מנחות דכ"ט א' תנא דבי רבי ישמעאל ג' דברים היו קשין לו למשה עד שהראה לו הקב"ה באצבעו, ואלו הן, מנורה וראש חודש ושרצים, מנורה דכתיב וזה מעשה המנורה, ר"ת דכתיב החדש הזה לכם, שרצים

> דכתיב וזה לכם תטמא, וי"א אף תלכות שחיטת שנא' וזה אשר וגו', תעשה והתוס' הק' דלא חשיב מחצית השקל דכתיב זה יתנו ואכוריי כמין מטבע של אש למשה, הראה ותי' דרק בג' 'הנ"ל דברים שייד לומר שנתקשה משה משום בהם שלא הי' יכול לידע כלל אם לא הי' מראהו, משא"כ במטבע מחצית שהי השקל יכול לידע גם אם לא הי' מראהו וצ"ע דא"כ מה הוצרך להראותו בשמ"ק

יארגטן וגו' וזהב וכסף ונחושת ופרש"י ריש פר' תרומה שזה הי' כסף "שמעו אלי אבירי לב"

> משא רבינו מרן שליט"א השבוע במעונו בפני משלוות ה״ווזוי כלה״ השנתית שע"י אגוו ת ישראל באו ה"ב ברוכים הבאים כשם ה', לכל האורחים שעזבו הכל ובאו ללמוד תורה פה בארן ישראל. הגמ׳ בברכות אומרת על הפסוק ״שמעו אלי אבירי לב הרחוקים מצדקה״, ״אמר רב יהודה מאן ׳אבירי לב׳ טפשאי, אמר רב יוסף תדע דהא לא איגייר גיורא מינייהו, אמר רב אשי בני מתא מחסיא אבירי לב נינהו, דקא חזו יקרא

דאורייתא תרי זמני בשתא, ולא קמגייר גיורא מינייהו ״. שהם היו רואים יקרא דאורייתא ולא היו יוצאים מהם גרים.

ורש"י מבאר, מה זה "היקרא דאורייתא" שהם היו רואים פעמים בשנה, וז״ל ״שהיו נאספים שם ישראל באדר לשמוע בהלכות הפסח מררש דרב אשי, ובאלול לשמוע הלכות החג". כך מבאר רש"י. אבל בתוס׳ כתבו ״ושמא ניסא איתרחיש להו, וראיתי בספר העתים שחבר הרב רבי יהודה בר ברזילי ששמע שהיה עמוד של אש יורד מן השמים עליהם בכלה דאלול ובכלה דאדר״

והנה לפי דברי התוס", אפשר להבין מדוע הם מכונים יאבירי לב". שהרי הם ראו נסים גלויים שאירעו ללומדי התורה, ואעפ"כ לא נמצא ביניהם אפילו אחד שחשב להתגייר מחמת כן.

אך מדברי רש״י מבואר שלא אירעו שם נסים, אלא עצם הדבר שראו אלפי אנשים שעוזבים את העסקים שלהם ויושבים ללמוד את תורת ה', מזה היו צריכים לראות את הגדלות של התורה הקדושה, ואפילו שמדובר בנכרים, אעפ״כ היו צריכים להתפעל מה׳יקרא דאורייתא׳ שנגלה לעיניהם, והיו צריכים להמצא ביניהם גרים.

רבותי, ניקח לעצמינו מוסר השכל מכך, כמה ראוי להתפעל כאשר רואים אלפי בני ישיבות היושבים ועוסקים בתורה, כן ירבו.

וזה מה שרואים בגמ", שאפילו נכרים, כשהיו רואים דבר כזה הרי שהיו צריכים לשנות את החיים שלהם. לעזוב את המשפחה שלהם, ולהתגייר

קל וחומר אנחנו, בני אברהם יצחק ויעקב, כאשר אגו רואים בעינינו את ה'יקרא דאורייתא', את האושר שהתורה נותנת למי שעוסק בה, את העומק והאמת שטמונים בתורה הקדושה, כמה עלינו להיות מלאי התפעלות מכך, ומכח התפעלות זאת עלינו להתחזק בעבודת השם והעיקר להוסיף בתורה.

רבותי, המציאות היום לצערינו, שיש אנשים מזרע ישראל ואפילו כאלו שמחזיקים עצמם שומרי תורה ומצוות, ול"ע הם 'אבירי לב', לא פועל

עליהם כלום כבוד התורה, ואדרכה ר"ל הם רוצים להחריב את עולם התורה ה' ירחם.

והנה אתם ב״ה שזוכים לעזוב הכל ולהתאסף וללמוד תורה ביחד, הרי זהו לבד לראות כבוד התורה. וכלל ישראל זקוק לתורה שלכם, אנחנו זקוקים לזכויות של תורה, אשריכם בעולם הזה וטוב לכם לעולם הבא, הקב״ה יעזור לכם שתוֹכוֹ בזכות זה לכל הדברים הטובים והקב״ה ימלא כל משאלות לבכם לטובה. ונזכה לביאת גואל צדק במהרה בימינו אמן.

הרכ חיים דוד צוויכל מראשי אגודת ישראק בארה"ב מתכרך מרבינו מרן שליט"א



רבינו מרן שלים"א נושא דברים

כפני משלחת הירחי כלה

יש בזה חסרון בכוונת התרומה לשמי". ואם הין נותנים חתיכות כסף לא היו יכולים לצקת כוזה אדנים וווים לעמודים, דהרי התרומה לא היתה לשם ה' בלי מטרה ופני' אחרת, ולכן היו מוכרחים לתת מטבע, ומהמטבע יצקו את האדנים וכדברי הגמ'. ב"ק דצ"ו ב' ואמר ר"פ האי מאן דגזל כו' זוזי ועבדינהו נסכא קני כו'

שם (אות כד) א"ג התם לא נתקשה רק בהא דדבר מועט יכפר על עון. העגל [.

והנראה בזה דהנה ג' תרומות היו, מחצית השקל לקרבנות, מחצית השקל שנאמר כאן לכל העובר על הפקודים כדי למנותם, וכסף נדבה לבדק הבית [ושיטת רש"י להלן פס' ט"ו דגם המחצה"ש לקרבנות הי" כסף מנין], והנה המחצית השקל שנאמר ע"ז כאן 'זה יהנו' השתמשו בן לאדנים כמ"ש בריש פר' פקודי 'וכסף פקודי העדה מאת ככר' ומהם נעשו האדנים והווים לעמודים וחשוקיהם כסף.

פנים תדשות באו לכאן, ושוב לא הי' חסרון בכסף הזה במטרה האחרת שהי' במטבע, ולכן יכלו לצקת מזה את האדנים, אבל בל"ז הי' חסרון בנסכא ב"לי- לשמי" כיון שהנסכא באה גם למטרה אחרת, וכעת רק המטבע באה למטרת המנין.

יו"ל על ידי מערכת "דרכי אורה" | להנצחית ולקבלת העלין במייל ניתן לפנות לדוא"ל: 62112dw@gmail.com



# ממרן ראש לראשי הישיבות רבינו הגרב"ד פוברסקי שליט"א

# בר בבד | על התורה

#### שורש חטא העגל בקשת החשבונות ואי הליכה בתמימות

#### ועשית כפרת זהב טהוד. (תרומה כ"ה "ז)

איתא בחז"ל (ילקוט שס"ח) שזהב הכפורת מכפר על עגל הזהב. וצריך ביאור מהי השייכות ביניהם ונראה דשורש חטא העגל היה בקשת החשבונות ואי הליכה בתמימות שחשבו שמבינים את דברי משה שיחזור אליהם ומשלא חזר עשו העגל.

ןעניינו של הכפורת נראה דהרי כמש"נ להלן בסמוך הוא כלי נפרד ואינו מחלקי הארון. זכן מוכח מדברי חז"ל שאמרו זהב הכפורת מכפר על זהב העגל ואם הוא חלק מהארון מדוע נכתב זהב הכפורת הלא זהו זהב הארון זנמצא שכבר הייתה העדות בארון, ובא הכפורת לסגור ולחתום את התורה בארון והוא כדי ללמדנו שתורה סתומה וחתומה ניתנה ולא את התורה בארון והוא כדי ללמדנו שתורה סתומה וחתומה ניתנה ולא הכל ביכלתנו להבין ומה שלא מובן - לא נוציא מסקנות מזה.

וע"י לימוד זה שלמדים ישראל מתכפרת מתכפר להם עוון העגל, שהיה מהמת שחשבו בעצמם ולא סמכו על דברי משה.

#### מדוע דאג יעקב אבינו לעצי שטים

#### עצי שטים. (כ"ו כ"ו)

ופרש"י ועצי שטים מאין היו להם במדבר, פירש רבי תנהומא יעקב אבינו צפה ברוה הקודש שעתידין ישראל לבנות משכן במדבר והביא ארזים למצרים ונטעם, וצוה לבניו ליטלם עמהם כשיצאו ממצרים.

והיינו משום שבמדבר הרי לא יהיו להם עצים, לכך הכין להם יעקב מבעוד מועד. וצריך ביאור דכמו שעורות תחשים לא יהיה להם, וכן כל הדברים הנצרכים למשכן מהיכן יהיו להם במדבר, אלא כאשר יצטוו על המשכן יזמן להם הקב"ה הכל, ואמנם כסף וזהב היו להם מביזת מצרים, אבל עורות תחשים הרי נעשה להם נס, ומדוע על עצי שטים ששש. ונראה דמה שעשה כן יעקב לא מפני שאם לא ייטע לא יהיה להם עצי שטים אלא שחפץ שיהיה לו חלק בבניית המשכן, שהרי הבית נקרא בית יעקב דכתיב (מיכה ד' ב') לכו ונעלה בית אלקי יעקב, וכן הוא בגמרא פסחים פ"ח שאברהם קראו הר, יצחק קראו שדה, יעקב קראו בית, ואין זה נקיבת שמות בעלמא, אלא שהוא זה שברא והכין להיותו בית, ורצה להשתתף בבניינו והכין לצורכו עצי שיטים.

#### ועשו לי מקדש

אמר הקב"ה ועשו לי שכביכול המשכן הוא בשבילו ועבורו. ואיתא בהז"ל (שמות רבה ל"ד ג') אמר הקב"ה לישראל אתם צאני ואני רועה שנאמר ואתן צאני צאן מרעיתי אדם, אתם ואני רועה, שנאמר רועה

ישראל האזינה, עשו דיר לרועה שיבא וירעה אתכם, לכך נאמר ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם. אתם כרם שנאמר כי כרם ד' צבקות בית ישראל, ואני שומר שנאמר הנה לא ינום ולא יישן שומר ישראל, עשו סוכה לשומר שישמור אתכם. אתם בנים ואני אביכם שנאמר בנים אתם לד' אלקיכם, ואני אביכם שנאמר כי הייתי לישראל לאב, כבוד לבנים כשהם אצל אביהם וכבוד לאב כשהוא אצל בניו וכו' עשו בית לאב שיבא וישרה אצל בניו לכך נאמר ועשו לי מקדש.

אמדו הז"ל ג' משלים על הצורך במשכן בשביל הקב"ה והנה המשל הג' שהקב"ה אבינו ואנחנו בניו ואב רוצה לדור בסמוך לבניו הוא מובן היטב דכך צורת אהבת אב ובן שרוצים גם לדור בסמיכות זה לזה, אבל ב' המשלים הראשונים צ"ב דענין רועה שהוא שומר הצאן וענין שומר לכרם מה שצריכים להיות בסמוך מפני שכך יכולים לשמור, אבל אם יהיו מרחוק לא יוכלו לשמור כראוי, וא"כ תמוה מה שייך ענין זה אצל הקב"ה, והרי הוא יכול לשמור ישראל גם בלא שיבנו לו בית.

ינראה הביאור בזה דהנה ענין רועה המוציא צאנו למרעה ואינו מניחם במקומן הוא מפני שהצאן צריך למזון ומוציאם למרעה וצריך לשומרם שם, וזה ביאור המשל דבית המקדש כבית לרועה דישראל זקוקים הם למזון רוחני וזה מושפע להם ע"י ביהמ"ק שהוא מקום השפעת הקדושה לישראל ולכל העולם, וקיום ביהמ"ק בעולם משפיע על קדושת ירושלים וארץ ישראל, כדאי' בזבחים וכדי לקבל השפעת הקדושה צריך שיהיה הדבר קרוב, וגם אינו דבר הבא מאליו וצריך שיהיה ע"י עשיית ישראל, ומבואר היטב המשל הא' שכיון שאנו צאן והקב"ה רועה יחפץ להשפיע עלינו הקדושה ציוה לבנות בית שנהיה בסמוך אליו ינוכל לקבל השפעתו. והמשל הב' דשומר לכרם שעושה לו סוכה ג"כ אין הביאור שמירה על הגופים מנזקים ופגעים המפוזרים בעולם, אלא הכוונה על שמירה מחטאים וזה נעשה ע"י בהמ"ק שהוא מקום השראת השכינה וכשקרובים אליו הרי עומדים לפני ד' ומי שנמצא במצב של שויתי ד' לנגדי תמיד אין מקום להטא כלל, ולזה נצרך שיהיה ביהמ"ק שיוכלו לראות השראת השכינה ולהתעלות ולהתרהק מהטאים עי"ז והמשל הג' לאב ובנים הוא פשוט כמש"נ כבר.

אמנם זה ברור שאין הדברים כפשוטן שהמשכן צורך הקב"ה הוא, והכל נעשה עבור ישראל ולטובתם וכן מה שאמרו חז"ל המשל למלך שהיתה לו בת יחידית וכו' מה שיהיה הקב"ה קרוב לישראל וישרה שכינתו עליהם הוא טובת ישראל, ואם לא יהיה כן יהיו הם חסרים את קרבת ד', וממילא גם הדבקות בתורה תחסר להם וכמש"נ דהא בהא תליא וכל המשלים הם צורות והנהגות של התקרבות ודבקות בן ישראל להקב"ה.

# כבוד מה"כים

#### אביו מרן ראש הישיכה הגאון רבי דוד פוברסקי זצ"ל גלב"ע ו' אדר תשנ"ט

אאמו"ר הגאון הגדול והחסיד זצוק"ל עטרת ראשנו ראש הישיבה הק' צדיק יסוד עולם אשר כמלאך אלקים התהלך בתוכנו ואור תורתו ויראתו היה זורח בכל העולם. ספריו הק' ספרי ישועת דוד בכל מקצועות הש"ס השתעשו בהם גדולי דורו. מלבד שיחות המוסר

אשר יצאו לאור ע"י אחד מתלמידיו המיוחדים נאמן ביתו :"י. וכעת לאחר הסתלקותו הגדיל לעשות כאשר הוציא לאור עשרות כרכים משיעוריו הקבועים אשר בכל הארץ יצא קום ובקצה תבל מליהם תשואות חן חן לו.

אאמו"ר זצ"ל הי' למופת לבני דורו בהלכותיו בקודש בחסידותו וענוותנותו ובגודל עמלו בתורה בשקידה מופלאה יומם ולילה בכל ימי חייו קרוב למאה שנה בלי הפסק והיסה הדעת כלל ובמסירות נפש ממש, הוא ותורתו חד הוא, ובהנהגתו המופלאה אשר כל מעשה ומחשבה וכל תנועת איבריו היה בשקול הדעת דעת הכמה ומוסר העמיד תלמידים לאלפים אשר את כולם נשא על לבו תמיד הרבה מהם גדולי תורה ויראה מרביצי תורה אשר דבוקים בו וממשיכים דרכו במסירת התורה מדור לדור. - דברי מרן רבינו שליט"א בהקדמה ל"בד קודש" קדשים טהרות.

ונביא עוד דברים שסיפר רבינו שליט"א במהלך השנים כפי אשר יכיל היריעה.

> בתחילת דברינו נביא מדברי רבינו מדן שליט"א שנאמרו על ידו באסיפת זיכרון של גדולי תלמידי מרן זצ"ל אודות תפקידנו כיום זה.

> הז"ל אומרים על ארבעת המינים. אתרוג יש בו טעם ויש לו ריח, זה תורה ומעשים טובים. תמר יש לו טעם ואין לו ריה. הדס יש לו רק ריה ואין בו טעם. ובערבה אין לא טעם ולא ריח. מעשים טובים משולים לריה, ותורה לטעם, למה? ביאורו של דבר לריה, ותורה לטעם, למה? ביאורו של דבר

הוא, להוש טעמו של דבר, הרי צריך האדם לטעום ולקבל את הטעם, כך לקבל תורה מפי רב, אם יעמוד אדם ליד הרב ולא ישמע ממנו, הרי לא קיבל ממנו מאומה. מעשים טובים הרי הם כחוש הריה, בשביל להריח לא צריך כלום, עצם העמידה על יד מקור הריח כבר משפיעה. בעולם יש מרביצי תורה, למשל בישיבות יש ראש ישיבה יש משגיה יש רמי"ם, ויש גם גדולי ישראל שלא תמיד הם מוסרים שיעורים, ומה ההבדל בין אדם גדול לכל מוסר תורה ? ההבדל הוא עצום: אחד שלומד תורה מרב הוא צריך לשמוע ממנו מה שהוא אומר, מי שרק מסתכל על הרב כל היום יישאר עם הארץ, הרב'ה אומר שיעור והתלמיד שומע את התורה, לעומת זאת כשעומדים על יד אדם גדול ביראת ד', עצם הדבר שעומדים על ידו זה כבר משפיע, זה חוש הריח. כשבאים לדבר מדמותו של אבא זכר צדיק לברכה הרי שהיו בו שני הבחינות האלה, היה לנו היכולת לקבל ממנו תורה, והייתה לנו גם זכות לעמוד במחיצתו, ולקלוט מריח מעשיו הכבירים.

תפקידנו לעת זאת היא להתבונן בדרכיו, ולראות איך אנחנו יכולים להתקדם משהו בתורה ועבודת אלוקים. חז"ל אומרים 'ראה הקב"ה שצדיקים מועטין עמד ושתלן בכל דור', צריך להבין למה נקטו חז"ל לשון שתילה ולא זריעה, ומכוון בדבריהם כי בצמיחה איטית זו של זריעת הגרעין באדמה עד לגדילתו אין די עבורנו, חייבים אנו בשתילים עומדים וקיימים, עם שורשים איתנים מדורות עבר, כדי להיות עבורנו לצל מהסה ומסתור. אנו עמדנו בצלו של אילן רב פארות ששורשיו העמיקו בבתי אולפנא רבתי קלם ומיר. ולוואי ונלמד ממעשיו, ונלך בדרכיו.

בראיון בעת שמלאו עשרים שנה לסילוקו של ראש הישיבה מרן הגר"ד זצוק"ל. נשאל רבינו שליט"א הדור הצעיר לא זכה להכידו. מהי הנקודה המיוחדת שניתן להנחיל לדורותינו ללמוד ממנו?

"אבא זצוק"ל היה כל ימיי תלמיד של מדן המשגיח רבי ירוחם ממיר. בבית אצלנו ידענו תמיד שבכל דבר שנקרה בדרכו, היה חושב ואומר מה היה רבי ירוחם אומר ועושה בכך, וכך הוא נהג. בנוסף לכך, הוא מעודו לא עשה דבר בלי להשוב קודם לכן, כי כל צעדיו היו מחושבים להפליא. כל ימיו חי בצורת חיים מסודרת ללא כל שינויים, עד כדי שאמרו פעם לאבא שמסדר יומו נראה שהיצה"ר עזב אותו, כי תמיד היה קם לפנות בוקר בשעה 4.00 עוד מימי לימודו כבחור בישיבת מיד, כפי שסיפר מרן הגאון רבי יהיאל מיכל פינשטין זצוק"ל שישן איתו מיםי שחיפר מרן הגאון רבי יהיאל מיכל פינשטין זצוק"ל שישן איתו

בחדר אחד במיר, שאבא היה בא כלילה לחדר לישון בשעה עשר בערב, יב-4 לפנות בוקר כבר קם לתלמודו כל היום בעמלו הרב, ולא אחת התבטא באוזני, שהסיבה שהצליח בכך, כי לא ביטל זאת מעודו. עוד הוסיף ואמר לי כי אם יום אחד הוא יפסיק ממנהגו זה, כל זה יתבטל. ילא שהיה לו קל, הוא עצמו סיפר לי על זה פעם, שכבר שהיה בחור קיבל על עצמו קבלה לא להתכסות עם השמיכה מעל היד בחורף, שלא יהיה נסיון לקום בבוקר השכם מהמת הקור שבחוץ.

פעם אחת אכן ירד גשם עז והיו רוחות סוערות, והוא כהרגלו קם לתלמודו בשעה 4.00 לפנות בוקר בדרכו לישיבה. את מאבקו ביצה"ר שניסה להפריעו תיאר וסיפר שהרגיש שהשטן בא אליו וניסה להניאו בטענה שהוא יצטנן וכדאי לו להישאר מעט במיטה. הוסיף אבא ואמר

כי בעקבות זאת, למחרת באתי לישיבה שעה קודם בשעה 3.00. "אז הבין המסית שלא שווה לו לבוא אלי"... כנראה התכוון אבא שאם יבוא אליו שוב למחרת אבא 'ישכים ב-2.00 ולא כראי לשטן כל זאת".

מהיכן היו לו הכוחות להקפיד על סדריו הקפדניים כלי כך כל ימיו?

"אתם רוצים לדעת מידת שליטתו בכך, אספר לכם שפעם אחת אבא נפל בבית,

מבל בכתף ושבר צלעותיו. הביאו רופא שיבדוק אותו והוא אמר שצריכים לגבס אותו ועליו לנוח מעט. שאלו אבא: האם גבס זה תרופה?! ענה לו הרופא כי אין זו תרופה, אלא גבס עושים כדי שלא יזוזו. ענה לו אבא בפשטותו אם זוהי המטרה, אני לא אזוז, אין מה לחשוש: כך היו אצלו כל חייו.

אני נזכר, שכשהלך בבוקר מהבית לישיבה, ובדרך היה הקיוסק של מר בוקסבוים, ובחורים היו הולכים לרכוש שם משהו לעצמם. כשאבא היה עובר שם, הבחורים היו מתחבאים כדי שלא יראה אותם. המוכר אמר להם מהיכרותו את אבא - אין לכן מה להתחבא, הוא לא יסובב אפילו את הראש.

בפנימיית צפון, לכל חדר ישנה מופסת. פעם כשהלך בדוכו לישיבה, אירע שבחור שנטל ידיו שפך זאת למטה בשעת בוקר מוקדמת, אך בדיוק באותו רגע אבא עבר שם ונשפכו עליו המים. הוא אפילו לא הרים את הראש לראות מה קרה ומהיכן נשפכו עליו המים. זו היתה דרכו, בחושבו, "מה יעזור לי להרים הראש, מה יסייע לי הדבר". השליטה העצמית שלו היתה מוחלטת!

אני זוכר שלפני שנים רבות היה שלג בבני ברק, שזהו דבר שאינו מצוי רבים התפעלו מכך. גרנו אז ברח' ראב"ד וכשהגעתי הביתה בשעה 11.00 בלילה, ראיתי את אבא יושב ולומד כהרגלו. אמרתי לו - אבא יש שלג בחוץ, הוא אפילו לא סובב את ראשו לכך.

יפעם כשירד גשם עז באופן מיוחד, אמא שאלה אותו איך הוא ילך כך לישיבה. בחשש ובדאגתה לו, לקחה לו מנעליו כי חששה לבריאותו שייצא כך. הוא חשב לעצמו מה יעשה, לקה הערדליים של החורף התכוון לצאת. אמא שהבינה כי לא ירפה מקביעותו, רצה אחריו שייקה את נעליו שיהוש בנוח כהרגלו".

היה פעם אחת שאבא לקה בדלקת ריאות וחום גופו טיפס למעלה מארבעים מעלות, אמא לקחה לו את נעליו והחביאם כדי שלא ילך לישיבה, אבל הוא הלך יחף, והיא רדפה אחריו ליתן לו נעליו, - ולאחר פטירתה שלא היה מי שישמור עליו, מיד הוסיף שעות בלימודו.

"לא אחת ביקשוהו שיבא לכהן כחבר מועצגה"ת, ומרן הגר"י אברמסקי זצוק"ל הפציר בו, כי שכלו היה ישר והיה חכם ופיקח גדול. אבא לא הסכים לכך, באומרו "אני קשור רק לישיבה, וחוץ מהישיבה אינני עושה דבר". כך היה גם במיר אצל מרן המשגיח רבי ירוחם, שבישיבה לא היה דבר מלבד עסק התורה, וכך המשיך אבא כל ימיו.

אני נזכר במקרה דומה שאירע עם מרן הרב מטשעבין זצוק"ל,

י"ל ע"י מערכת "קובץ גליונות" k.gilyonot@gmail.com להקדשות ע"ג הנליון: 053–3145900

שפעם היה עניין דחוף בירושלים שישבו על מדוכתו גדולי תורה בהם מרכן הגר"י סרנא, הגרא"י פינקל ועוד, והיה קשה להם להחליט, וביקשו ממרן הרב מטשעבין שיבוא לסייע להם, כי בדרך כלל לא היה בא לישיבות מועצגה"ת. הם שלחו אליו שיבוא אך הוא לא הסכים, ונימק לישיבות מועצגה"ת. הם שלחו אליו שיבוא אך הוא לא הסכים, ונימק זאת, "לפני כמה שנים הייתי חולה מאד עד שערי מוות. התפללתי להקב"ה ואמרתי, רבש"ע, אני מבקש ממך, אני רוצה רק לשבת וללמוד תורה, תן לי עוד כמה שנים שאוכל לשבת וללמוד תורה ואין לי זמן אחר"... ומאז לא השתתף בשום דבר, כי היה חבל לו על הלימוד. לא עושה התנהג אבא, שלמד זאת מרבי ירוחם שכשהוא נמצא בישיבה, לא עושה דבר מלבד לימוד התורה והרבצתה".

#### מה ניתן לספר על מידותיו המופלאות?

"לכל אדם יש נגיעות, אך אצל אבא זצוק"ל מעודו לא היו לו נגיעות. תמיד ידענו שכשיש בעיה בדבר שנוגע לנו, נפסיד, כי אצל אבא לא היה דבר שנוגע אליו, גם אם זה נגע לבניו, כי מעודו לא היו לו אינטרסים עצמיים בשום תחום, ותמיד היתה לו מידה

פעם שאלתיו: לעתים בחייו של אדם יש לו ספיקות, ואינו יודע מה לעשות כי הוא מתלבט האם היצה"ר אומר לעשות זאת או

היצר הטוב אומר לעשות כן. שאלתי, מהי העצה לכך? איך יכריע?

ואמר לי: אם יש לד ספק מה לעשות, תחשוב לאיזה צד אתה נוטה קצת, ואז תעשה אחרת מכך, להיפך. כי הנטייה שלך היא מחמת הנגיעה שמגיעה בדרך כלל מהיצה"ר, וזה היה אבא כל ימיי, ללא נגיעות כלל.

הוא היה נקי ממש, ואבאר לכם זאת: כשאבא היה רוצה לומר לי על מישהו שהוא בר מעלה, היה אומר לנו שהוא 'ריינער' (נקי). לא אחת חשבתי, מה הוא בא לומר בכך. אלא שנאמר בגמרא שהקב"ה שש ושמח בבא אליו נפש 'נקי וצדיק', הרי שאין זה אותו הדבר, כי יש צדיק שאינו נקי, ויש נקי שאינו צדיק. וביאור הדבר, שנאמר בר"ה שצדיק גמור דנים אותו מיד, וברמב"ם נאמר "כל אחד ואחד מבני האדם יש לו זכויות ועוונות, מי שזכויותיו יתירות על עוונותיו נקרא צדיק", והיינו שבודקים המצוות והעבירות שלו, ואם יש לו רוב מצוות הוא נקרא צדיק, אבל עדיין מעט העבירות קיימות, ואז אינו נקי. אבל 'נקי' היינו לגמרי שאין לן כלל עבירות, ולכן כשאבא רצה להראות לי בר מעלה אמיתי. אמר שהוא 'נקי וצדיק'. זה היה אבא שהיה נקי לגמרי בכל ימי חייו. ואף שנאמר "אין צדיק בארץ אשר יעשה טוב ולא יחטא", מרן החזו"א זצוק"ל אמר לי פעם שאתרוג לא בודקים עם זכוכית מגדלת כי למשה רבינו לא היתה זכוכית מגדלת לשם כך, ויצא ידי הובת אתרוג גם בכך, כך ניתן להמליץ על אדם שהוא נקי בראיה שלנו, והקב"ה רק הוא דן בפנימיות המעשים.

עוד שה רבינו שליט"א: "מיום עומדו על דעתו למד אבא תורה לשמה והמית עצמו עליה כפשוטו. כשהיה אברך צעיר התחתן בקלעצק, ואבי זקני זצ"ל שעל שמו אני קרוי, כבר לא היה בחיים, ונכנס אבא למסור שיעור בישיבה קטנה בקלעצק, במשך כשנה ומחצה, אבל הרגיש שאין זה בשבילו, ולכן עזב את קלעצק והגיע לברנוביץ. ומה היה לו שם? כלום: כל שהיה לו זה רק סטנדר, גמרא, וחברותא, והוא התיישב ללמוד. במשך שבע שנים, ולמד בחברותא עם מרן הגר"א וסרמן הי"ד. הוא לא דאג כלל מהיכן יהיה לו לאכול ולהתפרנס, ולא הניאו ולא הפריעו שום חשבון, כי ד' הוא נחלתו. הקב"ה עזר לו, הרבה שלוחים למקום. אבל בתהילת דרכו כשהתיישב ללמוד, היה זה בלי שום חשבונות.

וכך היתה כל דרכו בחיים עם התורה, שהמית עצמו עליה יומם ולילה. גם בתקופה קודמת לזה, עת למד בישיבה בפולטבה, כשחלה בטיפוס והגיע עד שערי מזות וניצל בניסי ניסים, למד ולמד יומם ולילה ללא הפסקה. פעם מצאו מרן הגרא"י פינקל זצוק"ל שהלך עם נעליים בלי סוליות, רק מלמעלה היה עטוף, וכל זה לא הניאו רגע אחד מלימוד התורה. כך

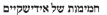
שש שנים בישיבת מיר יומם ולילה, ללא תנאי פנימייה כהיום, רק היתה חלוקה של לחם צר ומים לחץ, והקב"ה עזר שמרן הרב מפוניבז' זצוק"ל שלה את בנו רבי אברהם זצ"ל שהיה אז בן 16 שילמד עמו, ומזה הוקל לו מעט, זוהי מסירות נפש שהמית עצמו עליה.

יכשאבא נפגש פעם עם אחד מראשי השלטון על סוגיות גיוס בני הישיבות, הלה טען כי נכון הוא שבני הישיבות ימשיכו ללמוד, אבל לפחות בבין הזמנים ילמדו אותם להחזיק נשק. אבא סיפר לו שבמלחמת העולם הראשונה הם היו בפולטובה ולא היה אוכל, וכל בחור קיבל תלוש קצבה ללחם ושמן, והיו בחורים שמכרו השמן וקנו בעד הפרוטות שקיבלו דברים הנצרכים, וכל אלו לא נשארו בתורה ונהיו סוחרים, ואתה רוצה שבחור ילמד להחזיק נשק?! לומדי תורה צריכים רק ללמוד תורה

ולא לחשוב שום חשבונות!

שום דבר לא הטרידו כל משך חייו. כל המצבים הגופניים הקשים לא הזיזו לו בכי הוא זה בסדר העבודה וסדר התורה. פעם שאל אחד את אבא, "אין אתה מרגיש?!" וענה לו אבא - "הראש כואב, העיניים גם לא כל כך טובות, כאבי גב, מעיים, הריאות לא בסדר, וכן הלאה", ועשה חשבון שמוכף רגל ועד ראש הוא מלא מכאובים וייסורים. "אבל אני בריא" - כך הוסיף לו אבא "אני בריא" - כשכואבת הרגל בדרך כלל אז

האדם עצמו חולה, אך מי שיש לו מנוחת הנפש ורגיל הוא למצב של 'ויט שכמו לסבול', אז כל הסבל והייסורים אינם לו, אלא איבריו הם החולים והמתייסרים, אבל הוא בעצמו בסדר גמור. אבא היה בריא עד יומו האחרון, כל החיים לא הפריע לו דבר".



"בצעירותי" - שח מדן ראש הישיבה שליט"א באחד מכינוסי 'לב שומע' - "בהיותנו פליטים בגולה בווילנא, אבא לקחני בשבת לקלויז החסידי של מודז'יץ, כי פחד שהבולשביקים יקחו אותי לחיקם חלילה, ורצה שתהיה לי חמימות מעט של האידישקייט, אך לא עשה כן בברנוביץ, אלא בווילנא ששם חשש מהבולשביקים. ואכן, מילדותי זכורני שלוש תקופות: ברנוביץ, וילנא, וארץ ישראל. בברנוביץ מעולם לא שרנו ליד השולהן זמירות שבת, בווילנא אבא היה שר זמירות שבת ובארה"ק שוב לא שר זמירות שבת. כשגרנו בת"א אבא היה אוכל במהירות הלך ל'היכל התלמוד' ללמוד עד אחרי מנחה. שאלתי אותו פעם על השינוי בזמירות השבת?! ואבא אמר לי: לשיר אין לי זכון, אבל בווילנא התחילה המלחמה ולא ידעתי מה יהיה מחר, ואיך הילדים יידעו שהם יהודים. כששרים זמירות שבת ליד השולחן יש ערבות שהילדים יידעו על אידישקייט. כשהגענו לארץ ישראל, כבר אין חשש כזה, אז לא שרנו זמירות.

כשהיינו בת"א שאלוהו פעם, הרי נאמר 'שינה בשבת תענוג'?! השיב להם אבא: לא כתוב שזוהי 'מצווה' לישון בשבת, אלא נאמר שזהי תענוג, שאם רוצים להתענג יכולים לקיימו על ידי השינה, אבל אצלי שהלימוד מענג אותי למה לי להיזקק לשינה""

#### מאמרותיו...

עוד שה מרן ראש הישיבה שליט"א אמרה יסודית מאמרותיו של אביז:
"אבא היה אומר בשם רבו מרן הגה"צ רבי ירוחם זצוק"ל, שירידה מהר
גבוה מסוכנת יותר, כי הנפילה מביאה חלילה לידי התרסקות. בזה
הזהיר ועורר את בני הישיבה במוצאי יום הכיפורים, וכך היתה המידה
לאחר מעמד הר סיני, וביאר בזה מה שמצינו בגמרא בברכות שחסידים
הראשונים היו שוהים שעה אחת קודם התפילה, ושעה אחת אחר
התפילה, שאותה שעה שנצרכה להם קודם התפילה להתעלות, היתה
נצרכת גם אחר התפילה לרדת מהתעלות זו באופן הראוי, כדי לפנות
לעשיית שאר חפציהם, כי אי אפשר לגשת מהתרוממות הנפש שזכו לה
בתפילה לשאר דברים".

#### נקיות המעשים

אבא נולד בלובאן (אגב גם רבו המובהק מרן המשגיח רבי ירוחם זצוק"ל נולד שם) ואביו רבי שלום היה מלמד בעיירה. הוא נסע לסלוצק ללמוד אצל מרנן רבי איסר זלמן ורבי אהרן קוטלר. את השיעור המפורסם של רבי אהרן על 'שבח' הוא שמע ממנו שם. ומשם נסע לפולטובה ואז התחילה המהפכה הקומוניסטית שבעקבותיה גלו הישיבות. באותה תקופה הוא פגש את רבי ירוהם ונדבק בו.

כל חיין הוא דיבר בבית 'עהר' (הוא) מה הוא היה עושה כשכוונתו לרבי

בענייני הבית הוא לא ידע מאומה הוא לא ידע היכן ממוקם הכיור החלבי והיכן הכיור הבשרי. אמא ע"ה ספרה לנו שאבא אף פעם לא ביקש ממנה לאכול.

בצילו של רבי ירוחם

כבר בבחרותו אמר עליו רבי ירוחם שהיצר הרע מפחד ממנו והוא עזב אותו. בבחרותו רבי ירוחם ביקש ממזגו שילמד בשבת עם בחור פלוני ואבא אמר אני מריח ממנו סיגריה שעישן בשבת רח"ל. אמר לו רבי ירוחם: אני

יודע, אבל אתה היחיד שיכול לעמוד בזה, אחרים לא. אבא למד איתו, ואותו בחור היה אח"כ ראש ישיבה גדול באמריקה, הלימוד עם אבא הציל אותו, לבחור אחר לא יכל רבי ירוחם לתת את זה.

#### תפילה בישיבה

כשבתי הגדולה התארסה עם הגרח"פ ברמן, עמדנו לקנות להם דירה, ועמד על הפרק שתי דירות, אחת ברחוב בן זכאי, והשניה ברחוב רחוק יותר שהיתה דירה במחיר יותר זול, אנחנו חשבנו לקנות את הדירה השניה, אבל אבא הכריע על הדירה היקרה יותר, ואבא הסביר לי- אם הוא יגור קרוב לישיבה הוא יוכל להתפלל כל יום בישיבה, אם יגור יותר רהוק, לא ימלט שמחמת אונס יארע שיצטרך להתפלל במקום אחר. זו היתה המחשבה של אבא.

אבא מאד הקפיד להתפלל בישיבה. היה פעם שלא הרגיש טוב והיה נידון אולי יתפלל בביהכנ"ס פא"י אבל לאבא היה ברור שאם לא מתפללים בישיבה, אז מתפללים בבית.

#### תלמידיו היו לו כבנים

מאבא למדנו איך להתייחס עם בחורים. כל בחור היה אצלו כמו בן. הוא נסע פעם עם מרן הרב דסלר זצוק"ל לחתונה בירושלים. והרב דסלר אמר לו בנסיעתם: אין לי כה לנסיעות לשמהות... אבא אמר לו: אם זה היה בן שלך גם היית אומר כך? הרב דסלר השיב לו: אתה צודק אבל אם היה לי ארבע מאות בנים הייתי אומר כך...

הנהגה זו הוא גם למד מרבי ירוחם. רבי ירוחם נפטר בגיל לא מבוגר. אבל בתמונות רואים שזקנו היה לבן, הוא אמר פעם כל בחור עשה לי שערה אחת לבנה. פעם הוא אמר: היום היה לי צער גדול חשבתי שהבחורים כמו בנים אצלי. השבוע בני משה לייב חלה, והרגשתי שאני יותר מצטער שהוא חולה מאשר שתלמיד חולה. הוא חשב כל הזמן שאין הכדל בין הבנים לתלמידים. גם זה אכא קיבל מרבי ירוחם.

מרן רבי מאיר חדש זצוק"ל אמר לי פעם שהוא זכר אותו מהימים ההם, הוסיף לומר לי שכולם רואים את אבא 'ראש ישיבה' גדול, ולא יודעים שהיה בכוחו להיות משגיח גדול כיוון שהיה בעל מוסר.

הרב זצ"ל מאד סמר עליו וכשהייתה שאלה של הכרעה בהנהגת הישיבה בישיבה הרב היה שואל ומכריע על פי דעתו. אגב בבחרותו הוא עבר בסלבודקא והיה שם שבת אחת, האלטער (מרן הסבא מסלובודקא) ראה אותו והתפעל ממנו וחיפש כל טצדקי מה

לעשות איך שישאר שם בישיבה. הוא שלה את רבי בערל יאנובר (רבי דב זוכובסקי) שיילר אחריו לרכבת לפני שנסעה שינסה להשפיע על אבא שישאר בסלובודקא, אבל אבא וסע הרי לרבי ירוהם והוא לא הסכים להישאר. אבל כבר אז האלטער הבחין בו שמדובר ביהלום.

ובאמת אבא היה מיוחד מאד, והנהגתו היתה למעלה מתפיסתנו, בשמחת נישואי הגיע להשתתף אחד הרבנים

בארץ, והיה בחור שביזה אותו בפרהסיה. הבחור הזה סבל קצת אח"כ. כשהוא התחתן, אבא נתן לו מכספו את כל הוצאות האופרוף וגם תוסיף לו על הנדוניה שקיבל, שלא יהיה לו איזו שהיא מחשבה שיש לאבא קפידה עליו על מה שעולל בחתונה. כל כך הוא ברח מנגיעות

"אם כבר עסוקים אנו בעניינים אלו אספר לכם דבר מבהיל: למשגיח רבי ירוחם היו ארבעה בנים: שלושה מהם, רבי אכרהם, רבי שמחה זיסל ורבי משה לייב ניצלו מהמלחמה, ורבי ישראל הי"ד נהרג עם בני משפחתו. אבא אמר לי פעם שיש לו הרהור בנושא למה הוא לא זכה

רבי ישראל התחתן עם אחיינית של כורן רבי חיים עוזר זצוק"ל והוא הגיע לגור בווילנא דודו רבי חיים עוזר סידר לו לומר שיעור בישיבת רמיילאס המפורסמת. זמן קצר אחרי זה, ראש הישיבה ברמיילאס הגאון רבי שלמה היימן זצ"ל נסע לארה"ב.

מה היה שם אני לא יודע, אבל כנראה הייתה איזושהי פגיעה, ומשהו במינויו הפריע לרבי שלמה היימן ותראה מה שקרה אמר אבא... זה לא פשוט, צריך להיזהר מדברים כאלו.

#### קדושת הבית

אני עוד זוכר כשעוד גרנו בחוץ לארץ, היינו תקופה בווילנא, גרנו שם בבית עם חצר היינו ילדים, והיו שם גם ילדים גויים, ואבא היה אומר לי, על דבר אחד תקפיד לא להיכנס לבית של הגויים, ולא להכנים אותם לבית שלנו. לשמור על הבית. כששומרים על הבית יש ילדים טובים.

אצלינו בבית לא היה משחקים בבית רק היינו לוקחים מגבת שמים על הראש כמו טלית, או היינו לוקחים את הכסאות בבית מעמידים בשורה ומשחקים ברכבת. למה לא היו משחקים בבית? כי אבא לא

אי"ה בשבועות הקרובים נכתוב על קשרי מרן רה"י שליט"א.

פרשת תצוה - מרן הגר״ח קניבסקי זצ״ל. פרשת כי תשא - מרן המשגיח הגר״י לוונשטיין זצ״ל. פרשת ויקהל - מרן הגרח״ש ליבוביץ זצ״ל. פרשת פקודי - מרן הגרש"ז אויערבאר זצ"ל. פסח - מרן הגר"ח גרינימן זצ"ל. נשמח לקבל חומרים.

# משנת רמ"ה

ממשנת רבינו מרן ראש הישיבה הגאון **רבי משה חלל הירש** שליט"א

#### פרשת תרומה תשפ"ה

# ששיית חסד מביאה להשראת השכינה ולהצלחה בתורה

כתוב בפרשה (שמת כה ח), 'ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם', ופירש רש"י, 'ועשו לשמי בית קדושה'. ובפרשת תצה נאמר (שם מש מו) 'וידעו כי אני ה' אלוקיהם אשר הוצאתי אותם מארץ מצרים לשכני בתוכם אני ה' אלוקיהם', וכתב על כך הרמב"ן, 'ויתכן שיאמר וידעו בשכני בתוכם כי אני ה' אלוקיהם אשר הוצאתי אותם מארץ מצרים', ומבואר מדבריו, שהשראת השכעה אותם מארץ מצרים', ומבואר מדבריו, שהשראת השכעה במשכן היא כדי שיאמינו בה', אלא שדבר זה צריך ביאור, שהרי דור המדבר היו במעמד הר סיני, וראו את גילוי מבודו יתבר, באופן הנעלה ביותר, ומדוע היו צריכים להשראת השכינה כדי שיאמינו.

וגראה, שאף שדור המדבר אכן לא היו צריכים להשראת השכינה כדי להאמין, מכל מקום היה הדבר נצרך עבור הדורות הבאים, כדי שיזכו להתעלות באמונה.

והגה בספר נפש החיים (ש"א פ"ד בתגה) הביא דברי חז"ל על הפסוק 'ושכנתי בתוכם', שדרשו 'בתוכו לא מאדם על הפסוק 'ושכנתי בתוכם', שדרשו 'בתוכו לא נאמר אלא בתוכם, בתוך כל אחד ואחד', וביאר, שכל אדם צדיך לקדש את עצמו שיהא כעין מקדש, והשכינה תהא שרויה בתוכו. ואם כן יש לפרש, שכמו שהיה חיוב על עם ישראל להביא לידי השראת השכינה, כדי שיזטו לאמונה שלימה, כך גם יש חיוב על כל אחד מבני שראל להביא לידי השראת השכינה בתוכו, ועי"ז יזכה להתעלות באמונה.

ועל ידי השראת השכינה אפשר לזכות לתורה, כדאיתא במדרש רבה בפרשתנו (לג א), 'אנזר הקדוש ברוך הוא לישראל, נתתי לכם את התורה, לפרוש הימנה אעי יכול, לישראל לכם אל תטלוה איני יכול, אלא בכל מקום שאתם לומר לכם אל תטלוה איני יכול, אלא בכל מקום שאתם הולכים בית אחד עשו לי שאדור בתוכו, שנאמר ועשו לי מקדש'. וגראה ביאזר דברי המדרש, שמאחר ואי אפשר לזכות לתורה בלא השראת השכינה, על כן, כדי שעם ישראל יקבלו את התורה והיא תתקיים בידם הוצרכו למשכן, שע"י השראת השכינה יזכו לתורה.

נמצא אם כן, שאף בזמן הזה שאין לנו מקדש צריכים אנו לתקן את מעשינו, כדי שנהיה ראויים לפי דרגתנו להטראת הטכינה, טעל ידי זה נזכה להתעלות באמונה, בלימוד התורה, ובהצלחה וסייעתא דשמיא בהבנת התורה לאמיתתה. וצריכים אנו לידע, כיצד לתקן את מעשינו באופן כזה שנזכה להשראת השכינה.

והגה ידוע שהמזכח החיצון היה לו יסוד בצד צפון ומערב, ואילו בצד מזרח ודרום היה רק אמה אחת של יסוד. וטעם הדבר מפורש בזוהר [מובא בספר 'תולדות אדמ'], שאותם צדדים שבהם היה יסוד היו מכוונים כנגד השבטים שלא שנאו את יוסף, שכאשר חנו בני ישראל השבטים שלא שנאו את יוסף, שכאשר חנו בני ישראל

במדבר, אזי בצד צפון חנו אפרים מנטה ובנימין, שהם כודאי לא השתתפו בשנאת האחים ליוסף, ובצד מערכ בודאי לא השתתפו בשנאת האחים ליוסף, ובצד מערכ חנו דן נפתלי ואשר, שאף הם לא שנאו את יוסף, כמו שנאמר (בראשית ל: ב) 'והוא נער את בני בלהה ואת בני זילפה', אבל בצד מזרח ודרום - שבהם חנו בני לאה ששנאו את יוסף - לא היה יסוד. זמתבאר מכך, ששנאת האחים ליוסף מיעטה בכפרת המזבח [שכן זריקת הדם למזבח טעונה יסוד], חה משום שהחסרון בכבוד הבריות מעכב ומפריע להשראת השכינה!

והביאור בזה, שכדי שאדם יכיר בגדלות הבורא עליו להיות עניו, ואילו הזלוול בכבוד חבירו ושנאתו נובעים מגאוה, כמו שכתב רבנו יונה בשערי תשובה (ש"ג אות קיק), וכשאדם מתגאה אינו יכול להתבטל כראוי לקב"ה, וממילא הגאוה מסלקת את השראת השכינה רחמנא ליצלן, כמו שאמרו חז"ל (סומה ת) שהקב"ה אומר על בעל הגאוה 'אין אני והוא יכולים לדור בעולם'.

ויש להוסיף, שכך מרומז גם בדברי חז"ל (שכוו"ר א לו): על זה נאכור (שמות יב כב) 'זלקחתם אגודת אזוב', כנגד שהשפילו עצמן לעשות תשובה כאזוב. 'וטבלתם בדם אשר בסף', בזכות התורה שעתידין לקבל, דכתיב במתן תורה (שם כד ה) 'וויקח משה את הדם". וכתיב (שם יכ בב) 'והגעתם אל המשקוף', שאברהם גדול בגרים, וכשם שהמשקוף גבוה כך היה גדול שבאבות. 'זאל שתי המזוזות' בזכות יצחק ויעקב, ללנודך שבזכות כל אלו יצאו, ע"כ. ומבואר שבני ישראל יצאו ממצרים בזכות התשובה ובזכות התורה. ויש לומר שיצחק מרמז על התשובה, למו שנאמר (בראשית לא מב) 'ופחד יצחק היה ליי, ויעקב מרמז על תורה, שהוא היה יושב אהלים. והם ב' המזוזות של פתח היציאה ממצרים, אבל המשקוף זה אברהם, שכמו שהמשקוף מחזיק את ב' המזוזות, כך מידת החסד שבני ישראל ירשו מאברהם אבינו היא הביאה אותם גם לתשובה וגם לתורה, כיון שע"י החסד וכבוד הבריות זוכים להשראת השכינה, שהיא מביאה לאמונה ותשובה, וגם לסייעתא דשמיא בתורה.

נמצא אם כן, שמי שרוצה לזכות להצלחה בתורה, ולהתעלות באמונה כראוי, הדרך לזה היא על ידי מדת החסד, להיטיב עם תשני, לחשוב עליו, ופשיטא שלא לצערו, שהזהירות בכל זה מביאה להשראת השכינה. ובפרט בני תורה שנמצאים בבתי מדרשות מקדשי מעט, שהם מחוייבים ביותר להתחזק בחסד, כדי שתהא השכינה שרויה בבית מקדש מעט.

יזכנו השם להתעלות במידת החסד ובכבוד הבריות, שעי"ז נזכה להשראת השכינה, להתעלות באמונה, ולהצלחה בתורה, ונזכה במהרה בימנו לגאולה שלימה ולבנין בית המקדש. אמן.

הוראת שעה

# בזמן שכולם נגד התורה עלינו להתחזק ולהחשיב אותה!

[מתוך משא חיזוק בישיבת אור אלתנן - שבט תשפ"ה] חז"ל אומרים (תנא דבי אליהו רבת פי"ז), שבשעה שאמרו ישראל 'נעשה ונשמע' מיד אמר הקב"ה למשה 'דבר אל בני ישראל ויקחו

וביאור הדברים, שהסיבה שאמרו ישראל 'נעשה ונשמע', שהוא דבר שאומות העולם תמהים עליהם שהם 'עמא פזיזא' (שכת פה.), לפי שידעו שתכלית בריאת האדם היא 'להתענג על ה' וליהנות מזיו שכינתו', כמו שכתב המסילת ישרים (פ'א), (הדרך להגיע לזה היא ע"י קיום התורה והמצוות, ולפיכך כשבא הקב"ה להורות להם את הדרך לתשיג את תכלית החיים לא שאלו שאלות, כפי שתולה מסוכן שמביאים לו תרופה שתציל את חייו אינו חוקר לדעת איך זה עובד. נמצא שעיקר מעלת 'נעשה ונשמע' היתה הרצון לידבק בבורא, והכרה שחיים בלי דביקות בה' אינם שוים מאומה, ולכך זכו להשראת השכינה במשכן.

ולאידך גיסא, בשעת התורבן הם למדו תורה, אבל 'לא ברכו בתורה תחילה' (נדרים פא.). וביאר הר"ן (שם ד"ה דבר) 'שלא היתה התורה השובה בעיניהם', ולכאורה זה תטא קל, וכיצד גרם לחורבן? אלא שמאחר והתורה היא האמצעי החשוב ביותר להגיע לקרבת ה', כמו שכתב הרמח"ל בדרך ה' (ח"אפ"ד אות ט), ממילא כשלא החשיבו את התורה גילו בדעתם שאינם רוצים להיות קרובים לקב"ה ולידבק בו, וממילא לא תפץ בהם הקב"ה, כמאמר חז"ל (שבת קד.) 'אותי תעב, אתאוה לו? כי לא תשק, שמי יחול עליו?

ויש ללמוד מכך גודל החיוב להחשיב את התורה, ולזה צריך יראת שמים, כמו שכתב רבינו יונה (משלי א ז), שכוי שאינו ירא שמים אינו מחשיב את התורה, וממילא אינו מצלית בלימודה. אבל מי שירא שמים ומחשיב התורה ממילא הוא שמח בלימודו, וזוכה שתפקתנה עיני שכלו בהבנת התורה. ובפרט בזמן חזה שכולם באים נגד עולם התורה. צריכים להתחזק ביותר להחשיב את התורה!!

בתקופה זו מתקרב 'סוף הזמן', שהוא לפעמים זמן של רפיון מסוים, אמנם אם אדם מתאמץ להחשיב את התורה, מטילא אין אצלו כלל מושג כזה. מרן הגר"ד פוברסקי זצ"ל היה אומר שאין 'סוף זמן', יש זמן, ואח"כ בין הזמנים, בלי דבר שמפסיק באמצע. הזמן ממשיך באותה צורה עד סופו.

מי שאינו לומד כראוי בסוף זמן הוא לא רק מתבטל מהתורה, אלא מוכיח שחסר לו בהבנת השיבות התורה, וממילא גם בשמתתה. ומאידך, מי שמתחזק ללמוד גם בזמן של רפיון, לא רק זוכה להתעלות בלימוד, אלא גם מחזק אצלו את חשיבות התורה, וזוכה לסייעתא דשמיא מרובה, שמחה בלימודו, והצלחה. הקב"ה יעזור לכל אחד להבין את חשיבות התורה, לשמות בלימודה, ולפקיחת עיני השכל, וכל אחד יתתזק לעשות ישטייגען עד סיום הזמן ממש.

#### עיונים כפרשה

# בגדר דין 'אמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט'

דבר אל בני ישראל ויקחו לי תרומה, מאת כל איש אשר ידבנו לבו תקחו את תרומתי (שמות כה ב).

#### חקירה בגדר יאמירתו לגבוהי

הנה מצינו שאף שהרוצה לקנות חפץ מחבירו צריך לעשות בו מעשה קנין, מכל מקום ניתן להקנות חפץ להקדש על ידי דיבור בעלמא, מדין יאמירתו לגבוה למסירתו להדיוטי, אלא שיש לבאר, מהו גדר הדין שמוצילה אמירה בהקדש כמסירה להדיוט, האם הביאור בזה שאמירה לגבוה פועלת אותו תלות' שפועל מעשה קנין בהדיוט, אף שבפועל אין כאן מסירה לגבוה, או שאמירה לגבוה, ומכח לגבוה, ומכח ממש את החפץ לגבוה, ומכח מסירה זו נקנה החפץ להקדש.

#### הוכחה מתוספות רי"ד שנחשב כאילו מסר בפועל

ויש להוכיח מדברי התוספות די"ד בנדרים (לד: דיה אזר) שיש כאן מסירה ממש, דהנה איתא בגמרא שם 'אמר רבא, היתה לפניו ככר של הפקר ואמר ככר זו הקדש, נטלה לאוכלה מעל לפי כולה'. והקשו הראשונים, הרי בשעת ההקדש היתה הככר של הפקר, ועדיין לא זכה בה, וכיצד אם כן חל ההקדש. וכתב בנה התוס' רי"ד שם, 'אף על גב שלא הגביהה חל עליו שם הקדש, דכיון דלא מיחסר אלא הגבהה בלחור לא יקרא מקדיש דבר שאינו שלו, ראמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט, וכשאמר תהא הקדש כאלו הגביהה ונתנה לחבירו דמי, והילכך באמירה בלחור כלי הגבהה קדשה'.

ומבואר מדבריו שני חידושים: האחד, שבדין 'אמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט' נתחדש שדנים כאילו הגביה בפועל את החפץ ומסרו לידי ההקדש. והשני, שדין זה נתחדש אפילו במקדיש חפץ של הפקר, שעדיין אינו שלו ואין לו כח להקדישו, דמכל מקום דנים את אמירתו כהגבהת החפץ ומסירתו לידי הקדש.

ונמצא, שאף אם נחלוק על החידוש השני, ונאמר שלא מועילה אמירה לגבוה בדבר שעריין אינו שלו, מכל מקום יש ללמוד מדבריו את החידוש הראשון, שאמירתו לגבוה מועילה באילו מסר החפץ בפועל להקדש.

#### הוכחה ליסוד זה מסוגיית הגמרא במסכת בבא מציעא

ויש להביא ראיה ליסוד זה של החוספות רי"ד מבי מקומות: א. מסוגיית הגמרא בכבא מציעא (ו.), שדנה לגבי שנים שהיו אוחזין בטלית, ו'תקפה אחד בפנינו' [הוציאה מיד חבירו בחזקה], האם מהניא תפיסתו כשהשני שתק מתחילה ולבסוף צווח. והוסיפה הגמרא להסתפק, על הצד שמועילה תפיסתו, מה יהא הדין באופן ש'הקדישה בלא תקפה', וצדדי הספק הם, 'כיון דאמר מר אמירתו לגבוה במסירתו להדיוט דמי כמאן דתקפה דמי, או דלמא השתא מיהא הא לא תקפה'.

וביארו התוספות (ד״ה הקדישה) את הצדדים כך: מחד גיסא יש לומר שהקדש מועיל כתקיפה, שמאחר ו׳אמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט׳ היה השני צריך לצווח, ומכיון ששתק נמצא שהודה לבעל ד׳נו. ומאידך יש לומר שלא יועיל הקדש כתקיפה, משום שאין כאן אלא דיבור בעלמא, ו׳למה יצווח בשביל דבריו׳. ולכאורה צריך להבין את הצד הראשון, מה מקום יש לומר שמפני דין ׳אמירתו לגבוה כמסירתו להדיוט׳ יצטרך הלה לצעוק כנגדו, הרי דין ׳אמירתו לגבוה׳ נאמר רק באדם שמקדיש חפץ שלו, שרשאי הוא להקרישו, אלא שנתחדש שחל הקדש ע״י דיבור בעלמא, אבל אדם שמקדיש חפץ שאינו שייך לו אין כלל משמעות לדבריו, ומדוע אם כן יש לדון את שתיקת רעהו כהודאה, הרי יודע הוא שמאחר והטלית בידו לא רעיל ההקדש של תבירו, ולפיכך אינו צווח.

אמנם לפי דברי הרי"ד מיושבת תמיהה זו, שכן בדין אמירתו לגבוה' נתחדש שבאמירתו הוא מוסד בפועל את החפץ לרשות גבוה, וממילא היה השני צריך לצווח על כך, ומאחר ושתק מוכח שהודה לו.

# הוכתה נוספת ליסוד זה מדברי הר"ן בנדרים

עוד יש להביא ראיה ליסוד הרי"ד, מדברי הר"ן בנדרים (כט: ד'ה פשיטא). דנתבאר שם בברייתא שאם אמר אדם על בהמה ילאחר לי יום תהא עולהי, חלה עליה קרושת עולה לאחר שלושים, כפי שמצינו לגבי אדם האומר לאשה ׳התקדשי לי לאחר שלושים יום׳. שהדין הוא שחלו הקירושין לאחר ל', אפילו אם נתאכלו המעות עד אז. והקשתה על כך הגמרא יפשיטאי, שכשם שחלים קידושין לאחר לי כך יחול ההקדש לאחר לי. ומתרצת, שהחידוש הוא שאינו יכול לחזור בו בתוך לי. ובר"ן שם תמה על קושיית הגמרא יפשיטא׳, שהרי יש חילוק גדול בין אשה להקדש, שכן במקדש אשה במעות אפילו אם כלו המעות קודם שהגיע זמן הקידושין בפועל, מכל מקום הכסף יצר ישיעבוד', וחלו הקידושין מחמת שיעבוד זה [אבל אם קידש אשה לאחר ל' בשטר, ונקרע השטר קודם שהגיע יום לי, אינה מקודשת], אבל לגבי הקדש הרי לא עשה איזה מעשה, אלא דיבורא בעלמא, ובשעת חלות ההקדש לאחר ל' כבר כלה דיבורו, וכיצד יחול ההקדש. ו**תירץ,** שהגמרא סומכת על דין יאמירתו לגבוה כמסירתו להדיוטי, ומחמת כן פשוט לה שלא גרעה אמירה לגבוה מנתינת כסף קידושין לאשה.

אמנם דבריו צריכים ביאור לכאודה, מה מקום יש להשוות הקדש לקידושי אשה, הרי נתבאר שטעם הדבר שאין חסרון של יכלתה קנינו' במקדש אשה בכסף, מפני שאף שהמעות אינם בעולם מכל מקום שיעבוד המעות קיים, אבל לגבי 'אמידה לגבוה', אף שנחשבת כמסידה להדיוט, מכל מקום אין הדיבור קיים לאחר ל', ואף אם נאמר שבדין אמריתו לגבוה אין חסרון כלתה, מ"מ א"א ללמוד דין זה מכסף קידושין. אמנם לפי הרי"ד הנ"ל מיושכים דברי הר"ן, שכן בדין 'אמירתו לגבוה כמסידתו לגבוה, ולפיכך אין בזה חסרון של 'כלתה קנינו', שכן לגבוה, ולפיכך אין בזה חסרון של 'כלתה קנינו', שכן המעשה קנין עדיין קיים, שנחשב ברשות הקדש מכח אמירתו והוי כמו כסף קידושין, שמאחר ושיעבוד המעות קיים נחשב שהמעשה קנין קיים.

# משנת הישיבה

מתוך סדרת ועדי הדרכה לאברכים

## עבודת התפילה (ד')

התפילה 'פועלת' בדרך טבעית

נתכארו עד עתה [במאמרים הקודמים] שני יסודות. היסוד הראשון בעבודת התפילה, שהתפילה היא יעבודה, ומהותה של יעבודה זו היא ההרגשה שאנו תלויים לגמרי בקב"ה, והכל מאיתו יתברך. וזוהי גם הכוונה הראויה בתפילה, לא רק להתפלל כדי לקבל את צרכינו, אלא שבכל תפילה תיכנס בליבנו ההרגשה שאין ביכולתנו לעשות לעצמנו כלום. אלא הכל אנו צריכים לבקש מהקב"ה. ובאמת עלינו להרגיש כך בכל פרט בעבודת ה', ויש בזה כמה דרגות, אבל לגבי תפילה זו ההרגשה המחוייבת! כיון שזוהי עצם מהותה של התפילה, וזוהי הכונה הנדרשת בשעת התפילה.

היסוד השני הוא, שיש בתפילה כח לפעול, ועל ידי שמבקשים מהקב"ה התפילה פועלת. אמנם כבר הובאה לעיל דעת המבי"ט, הסובר שתכלית התפילה אינה כדי להיענות, אלא רק כדי להיתלות בקב"ה, אבל כבר נתבאר שם שיסוד זה אינו מוסכם, ופשטות הדברים הוא שלתפילה אכן יש כח לפעול.

ויש ללמוד זאת מדברי הגמרא במסכת קירושין (ככ:), המביאה מעשה ברב אחא בר איזה ימזיקי שהיה מסכן את בר יעקב, שבא ללמוד אצל אביי, והיה בבית המדרש איזה 'מזיק' שהיה מסכן את הלומדים, וביקש אביי מאנשי העיר שלא יתנו לרב אחא בר יעקב מקום לינה, כדי

שיוצרך ללון בבית המדרש, ויהרוג את המזיק. ואכן המזיק הגיע להזיק את רב אחא, ונדמה לו בדמות תנין בעל שבעה ראשים, ורב אחא העתיר בתפילה ועל כל כריעה שרב אחא כרע בתפילתו נפל ל'מזיק' ראש אחד עד שלאחר שבע כריעות ה'מזיק' התבטל.

והקשה המהרש"א שם, כיצד רשאי היה אביי לסכן את חייו של רב אחא בר יעקב, ולסמוך על הנס שיהרוג את המזיק? ועוד, הרי גם אם יתרחש נס ינכו לרב אחא בר יעקב מזכויותיו [כמאמך חז"ל (שנת לב.) 'לעולם אל יעמוד אדם במקום סכנה, לומר שעושין לו נס, שמא אין עושין לו נס, ואם עושין לו נס מנכין לו מזכיותיו"], וכיצד הותר לגרום לו זאת? ותירץ המהרש"א וזה לשונו: 'דוראי סמך אביי על חסידותו [של רב אתא], ושמתוך תפלתו לא יהיה ניזוק, ויהרוג את המזיק, ואין זה מקרי נס'.

דהיינו שאביי סמך על כך שרב אחא בר יעקב יתפלל ותפילתו תיענה. ובקשה הנענית על ידי תפילה אינה נחשבת ל'נס', אלא התפילה היא כח מציאותי ממש שיש בה יכולת לפעול, ומה שפועלים ע"י תפילה נחשב לפעולה בדרכי ה'טבע הרוחני', ולפיכך גם אין מנכים לו מוכויותיו מחמת כן.

# ממרן רבינו הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט"א

פרשת תרומה תשפ"ה

# • ווי העמודים וחשוקיהם • שאלה משולחנו של מרן שליט"א

תלמידות סמינר עובדות בתכנות בחינם, ושוברות את שוק המשבורות שאלה. מדי שנה יש מאות תלמידות סמינר שלמדו 'תכנות' במחשבים ומחפשות להתפרנס במקצוע זה. מאחר והשוק מוצף במבקשות עבודה, נהיה מצב שקשה מאד למצוא עבודה, ובפרט שרובן ללא ניסיון עבודה (לוניורית), והן נדחות על הסף, כך שלצערנו תלמידות רבות יושבות ומצפות זמן רב לישועה, עד חלקם מתייאשים זעושים בסוף 'הסבת מקצוע'.

והנה לאחרונה ישנה תופעה של תלמידות שממילא מחוסרות עבודה, שהחלו להציע את עצמם לכל מיני חברות מחשבים, באזמרם שהם מסכימות לעבוד חינם אין כסף. כדי שתקופה זו תיחשב להם לכל הפתות כשנת ניסיון, זאי בעוד שנה/שנתיים יהיה להם קל יותר למצוא עבודה נורמלית עם משכורת בעו"ה.

והנה באות כנגדן נשים רבות, העובדות לפרנסתן שנים רבות בתברות מסודרות, זטענתן בפיהן, שהמציאות מוכיחה שמאחר והמעבידים מוצאים עובדות מעולות בחינם, הם מתחילים לקזז במשכורות של העובדות הוותיקות, באומרם: 'תגידו תודה שלא פיטרנו אתכם, הרי יש לי תלמידות רבות שמסכימות לבוא זלעבוד בחינם, וחלקם מוכשרות ממש, לא פחות מכם'. וממילא טוענות העובדות הוותיקות, אתם מזיקים גם לנו זגם לכלל הנשים החרדיות, שהערך שלהן יורד, זאם תופעה זו תתפשט יותר ויותר זה עלול להביא למצב שבו ערך השכר ירד למינימום שבמינימום (זגם במצב רגיל, המשכורת של אשה הרדית, נמוך בהרבה מזו של אשה מהמגזר הכללי, לצערנו הרב].

מאידך בנות הסמינר משיבות, איננו רוצות להישאר בבית בחוסר מעש, זו טובתנו זזו זכותנו, ואם בעתיד נמצא עי"ז עבודה טובה, כי תקופת ההתנדבות תחשב לנו לשנת ניסיון עבודה, מדוע שלא נעשה כך. מה גם שאיננו מויקות לכן כלל, שהרי אמרו הז"ל שאין אדם נוגע במוכן לחברו כמלוא נימה, זכל אחת מקבלת ממילא מה שגזר עליה הקב"ה, ואין לכן מה לדאוג. החלטנו להציג את השאלה לפני מרן שליט"א, לשמוע דעת תורה ברורה בענין, הצדק עם מי?

תשובה. כל זמן שאין תקנה קכועה על כך, שאין לשכור את השוק בעכודה בחינב, אי אפשר לאסור למתמחה לעבוד כהינם. זגם אם הן מגיעות למקום עבודה מסויים, ושם המעכיד מוריד את המשכורת כגלל זה, אין בזה טענה, כי האיסור לקפה שכר של עובדים, זה רק אם מפסיק להיותו, אכל אם רק מפחיתים את שכרם, אין איסור. ואם רוצים לתקן את השוק, יש להתאגד ביחד, בפיקוח רכני, ולעשות תקנות לטוכת המתכנתות.

#### מקורות ונימוקים

הנה באופן שהנזק הוא עקיף, כלומר שאין מדובר במקום עבודה מסויים, אלא בשאלה כללית האם ראזי למתמחזת לעבוד בחינם, כאשר עי"ז הענף של העובדות החרדיות עלול להינזק בעקיפין, היה מקום לזמר שהדבר אסזר, שכן מצאנו במסכת ב"ב (דף צ'ע"ב) על אוצרי פירות, שקונים הרבה פירות בשוק זשומרים את זה, ונהיה מתסוד בשוק, ועושין כן כדי למכור ביוקר, זגורמים שמתייקר השער ויש הפסד לעניין, זמבואר שם שנקראים רשעים.

ולכאורה גם בעניננו המתמחזת משכירות עצמם בחינם, ואז השער יורד והעשירים מרוויחים שמשלמים פחזת והם מתעשרים יותר, והעניזת (אלז שעובדות) מקבלות פחזת משכזרת, זנמצא שהן מזיקות לשוק, ומה לי אם אוצר פירות ומייקר את השער, אז שמזריד את השער, הרי העיקר הזא התוצאה שהעשירים מרזויחים, והעניים מפסידים.

אמנם י"ל, שגם באצירת פירות כל האיסור הוא רק בפירות ויירקות שיש בהם חיי נפש, מותר כמבואר בגמ! שם ובשו"ע (חו"מ סימן רלא סכ"ד), אבל בדברים שאין בהם חיי נפש, מותר לאצור זלעלות את המחיר, וה"ה להוריד את המחיר. וא"כ כ"ש כאן, שאין המתפחות רוצות לעשות רוזחים זלהתעשר על חשבון העובדות, אלא שהם גם רוצות להתפרנס זלפרנס את משפחתן, זכרגע נראה להם שזו הדרך הטובה ביותר בשבילן, ממילא אי אפשר למנוע מהם, אם לא שבית דין יעשו תקנה קבועה לכל הענף, זכמ"ש בשו"ע (שם סכ"ח) שרשאים בעלי אומנות לעשות תקנות בענין מלאכתם, זשכל מי שיעבור על התנאי יענישן אותו כך וכך, ואם שם חכם, צריך לעשות מדעת החכם, יעו"ש.

ובפרט שגם אם יאסרו על חלק מהמתמחות לעבוד בחינם, אין הדבר יועיל לכלל התלמידות, שהרי יבואו אחרות שלא ידעו ולא שמעו מהפסק זהם כן יעבדו בחינם, ובמציאות אי אפשר

לאסזר זאת רק על חלק מהתלמידות. וגדולה מזו כתב השו"ע (שם ס"כ) שחז"ל תקנו שאסור להרוזים בדברים שיש בהם חיי נפש אלא שתות, זכל זה במקום שיש ב"ד שעומדים על כך להרוזים בימכרו במחיד זה, אבל אם יש מזכרים ביזקר, גם מי שרוצה לשמוע לדברי חז"ל יכול מכול ביזקר, זכתב הסמ"ע (ס"ק לח) דהטעם הוא, שהרי אם יגמרז הפידות שלו, בלאו הכי יצטרכו לקנות אצל אחרים ביזקר, ונמצא שהדבר היחיד שהרוזחנו שהירא את ה' הפסיד, אבל הציבור לא מרוזים כלום, זלכן אין מפסידים סתם ליר"ש. | אמנם צ"ב, הרי בינתיים היו עניים שקנו במחיר זול, או אמנם לא הצלחנו לתקן את כל השוק, אבל לזמן קצר היו כאלו שהרוזיחו. זי"ל שחו"ל לא עשו תקנה להפסיד את המוכר בשביל יחידים, זרק אם אפשר לעשות תקנה לכל השוק - עושים כו].

אמנם יש להסתפק, מה הדין כשהמתמתות מגיעות למקום עבודה מסויים, ומציעות עצמן לעבודה בחינם, ובגלל זה המעביד שם מוריד את המשכורת לעובדות הקיימות, האם גם כאן שהנזק הוא ישיר, מותר לעשות כן או שמא לא. זלכאורה זהו ממש דין 'מערופיא' [מלשון יערפו טל, זיערוף כמטר, שהוא בטוח בפרנסה זו (חוות יאיר, סימן מב)], כלומר שאם יש לאדם פרנסה קבועה, אסור לאדם אחר לקתת לן אותה.

וכמו שכתב הרמ"א (חו"מ סימן קנו ס"ה), שישראל שעושה מלאכה אצל גוי זרגיל בכך, אסור לישראל אחר ליכנס שם זלהוזיל הממלאכה, זאם רוצה לעשות גוערין בו. מיהו אם עבר ועשה, אין מוציאין מידו... שני בנ"א הדרים ביחד, זהאחד רוצה להוזיל בהלוואת הריבית לגוי, אין חברו יכול למהות בו, וה"ה בכל כיו"ב.

פידוש, שאם כבר יש לו עסק קבוע עם הגוי והוא כבר מתעסק עמו, אין הישראל יכול להכנים עצמו לקחת לו את פרנסתו. זאם אין לו עסק קבוע, זשנים רוצים להתחיל להתעסק עמו, מותר לאחד להוריד את המחיר כדי שיתעסק עמו דווקא, ואם השני רוצה שיוריד גם הוא את המחיר, זכמו שאמרו במסכת ב"מ (דף ס ע"א) שמותר לחלק אגוזים לילדים שיבואו לקנות אצלו, ואומר למוכר השני, תחלק גם אתה. ולכאורה בעניננו, שיש לעובדות כבר משרה קבועה, ובא מתמחה ומציעה עצמה בחינם, זרוצה לקחת לה את העבודה, אזלי זה נחשב למערופיא, ושאמור לעשות זאת

אמנם נראה שאין זה דומה, כי הרי כתב הרמ"א (שם), שאדם שיש לו גוי מערופיא, יש מתירין לישראל אחר לילך לגוי ההוא להלוות לו לעסוק עמו ולשחודיה ליה ולאפוקי מיניה, דנכסי עכו"ם הם כהפקר, וכל הקודם זוכה, ויש אוסרין. וביאר בשו"ע הרב (הל' הפקר והשגת גבול, סי"ג) טעם האוסרים, שכיון שנכרי הוא מכירוי של זה זרגיל לעסוק עמו תמיד, והישראל בטוח כי, הרי זה כאילו בא העסק לידן של ישראל, ומי שבא לפתות הנכרי לעסוק עמו, הרי הוא פוסק חיותו של זה, זה"ו כאילו חיין תלויים בו זזה פוסק חייו. וכן כל כיו"ב מדברים שאדם בטוח בהם ורגיל בהם, אסור לאחר למנעם ממנו, מפני שהוא כפוסק חייו. זכתב בביאור הגר"א (ס"ק כה), שגם לאוסרים, הוא דווקא כאשר מפסיק להיותיה לגמרי, אבל בלאו הכי, אין מעכב עליו, אע"ג דמפחית לחיותיה, דמצי אמרי ליה את מטי לך מאי דפסקי לך מן שמיא זאנא מטי לי כו".

וא"כ בעניננו שגם העובדות אינם טוענות שזה 'מפסיק' לחיותיה לגמרי, אלא רק שזה 'מפחית' לחיותיה, שהמעביד מוריד ממשכורתן, לכאורה אינן צודקות, כי כל אחד מקבל מה שפסקו לו מן השמים, וכמבואר בביאור הגר"א הנ"ל.

ולמעשה, אם בכל זאת יש כאן תקלה, זהם רוצים לעשות סדר במקצוע הזה, יש עצה והיא לעשות כעין 'איגוד המתכנתות החרדיות' בפיקוח של רב מובהק, ושם ירשמו כל המתכנתות, והם יכולים לתקן תקנות לבעלי המקצוע, זכמו שהבאנו לעיל מהשו"ע (חו"מ סימן רלא). וסדר הדברים צריך להיות, שצריך לאסוף את כולם, ושהדוב יסכימו לזה, ומסתבר שאפשר שכל מי שמתכנתת תירשם לנציגות, ואז יבחרו נציגות בכירה שהם ידאגו לכל הזכויות של העובדות, ואם רוב העובדות הסכימו, זוה מחייב את כולם.

[יעויין פתחי תשובה (סימן רלא סק"ד) בשם התת"ס, ששרי המדינה שתיקנו להגביל את הסרסרים, אינו נגד דין תזרה, אלא כתורה עשז, זאילו באז לפנינו חיינו ג"כ מתקנים כן, דלא יתרבו הסרסרים יותר מהראזי לפי העיר זהמסחור, כדי שיוכלו להתפרנס זלא יפסקו חיזתא זה לזה, זכן הוא בכל מדינות שיש מספר ומפקד לכל מיני אומנים כמה יהיה בעיר... זה"ה כל תקנות שתקנו ביניהם דלא למיפסק חיזתא זכו"... דאם ראו בני העיר דפסקו חיזתא טובא, מתר להם להשתדל אצל השר לאסור עליהם גם שהוא שלא מן הדין].

# • מעשה חמד • מהנעשה והנשמע בבית מרן שליט"א

**- בערב** שב"ק פרשת משפטים, פורסמה הקלטה מיוחדת בקו 'שיח יצחק', שם עודר מדן שליט"א על חובת ההודאה להקב"ה על ניסיך שבכל יום עמנו, ובפרט על הנס הגדול שאירע בסוף השבוע הקודם, כאשר מחבלים הטמינו מטעני נפין רבים באוטובוסים ברחבי גוש דן, במטרה לגרום לפיגועים המוניים רח"ל, ובחסדי ה' המרובים הם התפוצצו טרם הזמן, כשופש אדם לא היתה באוטובוסים ובמרחב הסמוך. בין הדברים התבטא רבינו ואמר: 'מוטל על רבני הקהילות די בכל אתר ואתר, לעודר את בני הקהילה, ולהסביר ולחדד כמה אנחנו צריכים להודות להקב"ה בלי סוף, שיבינו ממה אנחנו ניצלנו. **הרי ניצלנו מאסון נודאי!".** עוד הוסיף רבינו: <mark>'אני חושב שצריכים לכוון בכל שבת שאומרים 'נשמת כל</mark> חיי, להודות להקב"ה על כל הניסים והנפלאות שעושה עמנו בכל עת ובכל שעה. כמו כן הרי כל מי שנעשה לו נס מברך הגומל לחייבים טובות שגמלני כל טוב', אז מאחר ובברכות השחר מברכים בכל בוקר 'הגומל חסדים טובים לעמו ישראל', לכן כל אחד ואחד יכוון שבעצם יתכן והיינו צריכים לברך הגומל על הנס העצום שאירע לנו, ואנחנו מכוונים בברכה זו על החסדים והניסים שהקב"ה גמל עמנו". - **בשב"ק** פ' משפטים נשא רבינו דברי חיזוק מיוחדים בפני מאות בחורים תושבי ארה"ב ואנגליה, הלומדים בארה"ק בישיבת **'בית ישראל'** בשכונת 'נווה יעקב' בירושלים, בראשות הגאון רבי **מנחם גליק** שליט"א, הבחורים הגיעו לביהכ"ג 'המרכזי' ברמת אלחנן, לשיחת החיזוק הקבועה אותה מוסר רבעו בעת רעווא דרעווין קודם תפילת ערבית של מוצ"ש, בפתח דבריו הקדים ושיבח את התלמידים על מסירותם הגדולה לעזוב את משפחתם ולבוא ללמוד תורה בארץ ישראל, בעודו מציין כי **הזמן כעת אינו זמן ששון ושמחה, אלא זמן שזקוקים בו להרבה מאד רחמי שמים**. לאחר מכן חיזק את הבחורים, ואמר להם כי המצווה הגדולה ביותר שמוטלת עליהם היא לקדש שם שמים ברבים, ובפרט כשובם אחר שנות לימודם לארצות הגולה, מוטלת פליהם החובה שיהיה ניכר פליהם כי בני תוחד הם בהליכותיהם והנהגותיהם. עוד עורר רבינו את התלמידים: "אם אתם תעשו מה שאתם לא חייבים, הקב"ה יפשה אתכם מה שהוא לא חייב. כל אחד ואחד צריך ישועות מהקב"ה, והדרך היא להתחזק ולעשות מעבר למה שאנחנו חייבים, אם זה במצוות שבין אדם למקום, ואם זה במצוות שבין אדם לחבירו, ועל ידי זה הקב"ה יחוס וירחם עלינו, וישלח לנו ישועה בכל הנצרך'.

- לקראת יום השלושים לפטירת תלמידו המובהק של רבינו, הרה"ג ר' דוד (ב"ר שבתאי משה) 
גוקוביצקי זצ"ל, שגלב"ע ביום ו"שבט תשפ"ה, והיה משתתף בשיעורי רבינו למעלה מארבעים 
שנה מדי יום ב' בביהכ"נ "דברי שיר", והיה גדול השואלים שהיה נו"נ עם רבינו בפלפולה של תודה 
בשיעור, והיה מוכר לכל מכינויו המיתולוגי של רבינו: 'רבי דוד היקר. במוצש"ק פ' בשלח תשפ"ה, הגיע 
רבינו לניחום אבלים אצל בני המשפחה, להלן חלק מדבריו: 'בכל שיעור שמסרתי, פתאום הוא היה 
מוצא גמרא, מוצא רשב"א... איזה שלטון בתורה היה לו. לא היה שיעור שהוא לא השתתף, למעלה 
מארבעים שנה. הקב"ה קיצר לו את הצער של הנפש שיוצאת מהעולם, עד לפני שבועיים הוא היה 
בשיעור כמו רגיל, אותו רבי דוד. שאלות ותשובות, וחיוך יפה... תמיד הוא נלחם בתורה כמו אדיה... 
פקיד בנק נלחם בתורה כמו אריה... צריכים לפרסם את זה בעולם, איך היה נראה יהודי של פעם. הוא 
ניצל עד היום האחלון כל רגע לתורה.

- בניו סיפרו לרביעו: 'לא היה קל לו לבוא לשיעורים של הרב בתקופה האחרונה, אבל הוא לא ויתר. הוא היה לוקח טרמפים, וכדומה. היה יודד למטה מתחת לבית ועוצר מכונית עם היד, ואומר לנהג: אני צויך להגיע עכשיו לשיעור של הרב זילברשטיין, כולם הכירו אותו והיו עוצרים לו, היה אומר חידושים מהרב או ווארטים לנהג שלקח אותו בתור תשלום, ואחרי זה היה אומר 'על כזה ווארט, מגיע לי גם עודף'... בינו התפעל מאד והגיב: 'לא היה שיעור בלי ד' דוד, זה לא פשוט להגיע כל שבוע יותר מארבעים שנה, בשמים יגידו לכולם, תראו דוגמא איך נראה יהודי שדבוק להקב"ה. אני חושב שצריכים להוציא עליו בפר... זה זהגמא של יהודי, צריכים לקחת אומן שיוציא עליו ספר, אפשר הרבה מאד ללמוד ממנו... ספר... זה זהגמא של יהודי, צריכים לקחת אומן שיוציא עליו מפר, אפשר הרבה מאד ללמוד ממנו... כי הם חיינו ואורך ימינו, זה לא הפריע לפרנסה שלו, שאר הזמן חוץ מהעבודה היה מנוצל אצלו. הוא עשה תורתו קבע ומלאכתו עראי.

לאחר מכן נכנס רבינו לנחם את רשייתו שתחלי, ובדבריו אמר: 'הוא היה עם התורה כל חייו, והתורה הלכה יחד איתו. אדם מיחוד במינו... אני חושב שהוא לא עבר את הצער שכולם עוברים ביציאת הלכה יחד איתו. אדם מיחוד במינו... אני חושב שהוא לא עבר את הצער שכולם עוברים ביציאת העשבר מפה לשם לא היה קשה אצלו, הוא יצא מהעולם בלי הייסורים... בשמים מקבלים אותו מאד מאד עבה. אנחנו הכרנו 40 שנה... עכשיו צריכים שהילדים שלו ישמעו את זה, וידעו את זה, צדיך לחוזט את זה בכתב... אני חושב שגם בשמים הוא אומר שיעורי תורה. צריכים לפרסם את זה בכל המשפחה, שידעו מי זה ר' דוד. תמיד היה שמח, היה בשמחה. כי אצלו זה לא העבודה בבנק העיקר, השמחה היתה להביא קושיא, לתרץ תיחץ, להביא ראיה. אני חושב שזה דמות מיוחדת במינה. הוא יגן עלינו, וימלין עלינו כל טוב, שואלים כל אדם למעלה, האם עסקת בתורה, אך הוא ישיב ויצחק... כל משתתפי השיעור ידעו, לא היה פעם אחת שלא נעצרתי לשמוע מה אומר ר' דוד, לא היה דבר כזה. הקב"ה יעזור וישלח לכם תנחומים, ויהיה מליץ יושר, ונזכה לראות את המשיח במהרה כימינו. אז יהיה איחוד הלבבות בע"ה", עכ"ד רבינו.

## + תורת חמד | מענייני הפרשה +

ועורות אילים מאדמים ועזרות תחשים ועצי שינוים (כה, ה). ופירש רש"י, ועצי שינוים, ומאין היו להם במדבר, פירש רבי תנחומא, יעקב אבינו צפה ברוה"ק שעתידין ישראל לבנות משכן במדבר, והביא ארזים למצרים ונטעם וצוה לבניו ליטלם עמהם כשיצאו ממצרים עכ"ד. והאבן עזרא הקשה על זה, שהרי המצרים חשבו כי ישראל הלכו לזבוח ואחרי זה ישובו זלכן השאילזם בגדים וכלים, ואיך יוציאו קרשים רבים שאורך כל אחד מהם עשר אמות, ומה היתה תשובה לשואליהם למה יוליכו עצי שיטים, והם הולכים לזכות דרך ג' ימים. ולכן פירש באופ"א, כי היה סמוך אל הר סיני יער עצי שיטים, זבבואם שם אמר להם ששם יתעכבו הרבה ואין עליהם ענו (כמו שפירש שם), אז עשה כל אחד סוכה, והנשיאים עשו כדמות הצרות כל אחד כפי מעלתו, וכרתו כל היעד, כי עם הרב היה, ועשו סוכות, ומשה לא דיבר להם דבר המשכו רק אחר יוה"כ. יעו"ש. זהקשן על דבריו, שהרי דבר שנשתמש בו הדיוט פסול לגבוה כמבואר במסכת זבחים (דף קטז ע"ב), זכל דבר שעשו בו מלאכת חול, נפסל להקדש, ואיך השתמשו למשכן באותם עצים שעשו בהם ישראל סוכות לצרכי עצמם. ונראה ליישב, מאחר והתורה מעידה שעם ישראל במדבר - 'על פי ה' יהנו ועל פי ה' יסעו', א"כ מסתברא שגם ענין בניית הסוכות מעצי השיטים היה ע"פ דיבור ה', זכיזו שנעשה ע"פ הדיבור, לא נחשב לדבר שנשתמש בו הדיוט. ושפיר כשר למשכן. זביותר, שהרי מלשון הרמב"ם משמע (פ"א מהלכות בית הבחירה ה"כ) אין עושין כל הכלים מתחילתן אלא לשם הקודש, ואם **נעשו מתחילתן להדיוט אין עושין** אותם לגבוה", ומבואר שאם נעשו מתחילה לגבוה, ורק אח"כ נשתמש בו הדיוט, אינו נפסל בכך [זמרן הגרי"ז מבריסק זצ"ל הזכיה כן מהמבואר במס' ע"ז (דף נה ע"א) שבית חשמונאי ענו את אבני המזבח ששיקצום היוונים, ומקשה הגמ' שישברום כדי לכטל מהם דין ע"ז, וישתמשו בהם. וצ"ע שזה יועיל רק לבטל ע"ז, אבל כל דבר שנשתמש בו הדיוט, פסול לגבוה, אלא ע"כ דכיון שהיו מתחילה של גבוה, א"כ לא נפסל בשימוש להדיוט, זלכן גנוום רק מפני ע"ו]. זרק אם נעשה מתחילתן להדיזט, אז יש בן פסול. זא"כ אפשר שעיקר בריאת אותם עצי שיטים במדבר שהוא מקום שממה היה לצורך גבוה, שיקחן מזה אח"כ עצים למשכן, ולכן מה שנשתמשו בו ישראל, לא היה בזה חיסרון, כי מתחילה היו של גבוה. |אמנם בספר 'רביר קדשו' (עמוד שמג) הוסיף להקשות על מש"כ הדעת זקנים (שמות כו, כח) שהבריח התימן היה ממקלו של יעקב אבינו, והביאו למצרים והעלוהו עמם כשיצאו ממצרים. והרי הכלי נעשה לכתחילה להדיוט, זאיך מזתר להשתמש בזה לגבוה, זצ"ע. זראה בספר דף על הדף (מנחות דף כב ע"א) שהביא בשם מרן הגר"מ פיינשטיין זצ"ל, דמה שצדיק משתמש בז, לא נקרא דבר של הדיוט, אלא דבר של קרושה. אך מפירוש הטור עה"ת (בראשית כת, לה) לא משמע כן, וצ"ע].

ככל אשר אני מראה אותך את תבנית המשכן ואת תבנית כל כליו וכן תעשו (כה. ט). מעשה בא לפני מרן הרב מטשעבין זצ"ל באדם שחתם חוזה עם קבלן שיבנה לו בית, וא"ל שיבנה הבית כמו הבית של שכנו. ואכן בנה את הבית בצורת דירת שכנו. אר לאחר המדידה נתברר שדירת השכן גדולה יותר בכמה מטרים. והקבלן מודה אך אומר שכעת הבית נאה יותר, וכיוון לטובה. וכל מה שהתחייב לבנות כדירת השכן, היינו על דמותו החיצונית, אך לא על מידת ארכן ורחבו. ורצה הדובב מישרים להביא ראיה שאי"ז מקח טעות, משום שכשאדם אומר 'תבנה לי בית כזה", עיקר כזונתו על צורת הבית, שיתיה גבהו בערך ארכו ורתבן. דהנה רש"י כתב כאן, וכן תעשו, לדורות, אם יאבד אחד מן הכלים או כשתעשו לי כלי בית עולמים, כגון שולחנות ומנורות וכיורות ומכונות שעשה שלמה, כתבנית אלו תעשו אותם וכו', עכ"ל. והקשה הרמב"ן שאין חיוב לעשות כלי בית עולמים כתבנית זו, שהרי המזבח במשכן היה ה' אמה על ה' אמה, ואילו שלמה המלך עשה את המזבח כ' אמה על כ' אמה (דברי הימים ב, ד א). זהרא"ם תירץ, בי אין כוונת 'זכן תעשו' על השיעור, אלא על תכונת הבנין באורך וגובה לפי ערך ארכו ורחבן, ע"ש. וע"ע באוה"ח הק' מה שהאדיך בזה. אולם סיים הדו"מ שצ"ע מדברי השו"ע (חו"מ סימן שיב סי"ז), שאם א"ל בית כזה אני משכיר לך, חייב להעמיד לו בית כמידת ארכו ומידת רחבו של בית זה שהראהו, ואינו יכול לומר 'לא היה ענין דברי אלא שיהיה קרוב לנהר או לשוק או למרחץ כזה', אלא חייב להעמיד לן בית כמידתו זכצורתו, זאע"פ שאינו נאה בבניינו ובקישוטו. אמנם נראה שהחילוק פשוט, שבדעת בנ"א העיקר הוא גודל הבית, כיון שצריך להכנים שם את בניו ואת בני ביתו, זיש לאדם בזה חשיבות גדולה מה הוא גודל הבית, ולכן כשאמר 'בית בזה", עיקר כוזנתו היתה על הגודל, משא"כ לגבי המקדש, ודו"ק.

#### אחודה נא חידה

איך יתכן שני שכנים, אחד קורא את המגילה בי"ד, והשני קורא בט"ו?

תשובה לחידה מגליון קודם: איך יתכן היכי תימצי שלכהן גדול יהיה מותר לישא אלמנה?

תשובה. ראובן קידש אשה, ואמר לה 'הרי את מקודשת לי חוץ מלכהן גדול', והכה"ג הלך וקידשה סתם, הרי היא מקודשת לשניהם, וכדאיתא בגיטין (דף פב פ"ב) שלדפת ר"א יתכן שאשה תהיה מקודשת לאדם, ופדיין תהיה מותרת לחברו, והוא באופן שקידש אותה הראשון 'חוץ משמפון מפלוני', דלר"א קידושין ששייר בהם חלים, ואמרינן שם, דמשכת"ל אשת ב' מתים, וכגון שבא ראובן וקידשה כלפי כל הפולם חוץ משמפון אחיו, ובא שמעון וקידשה סתם (ללא שיור), ואם ימותו שניהם בלי בנים, היא תחשב אשת ב' מתים, שכן קידושי ראובן הועילו לאסור אותה על כל הפולם (חוץ משמפון), וקידושי שמעון הועילו לאסור אותה על ראובן. ומאחר והועילו קידושי שניהם, הרי זו אשת ב' מתים, 'אסורה להתייבם לאחר מותם. ומעתה כתב המנחה חריבה (סוסה דף מד ע"א) שאם כה"ג זה קידש את האשה הזו, ולאח"מ בעודה ארוסה מת ראובן, אף שהיא אלמנה, מ"מ מותר לכנשה. משום דדמי להא דאמרו (יבמות דף סא ע"א) שאם כה"ג אירם אלמנה ונתמנה להיות כה"ג, שמותר לנשאה, וא"כ מה"ג מותר לכנסה, מיותר לכנסה, מ"מ מיותר למשה כה"ג ואם נפשה כה"ג ובשנה שקידשה היה בהיתר גמור, ואח"כ נעשית אלמנה, וכתב המיםור של אלמנה ואח"כ נפשה כה"ג ז"מ ובשנה שקידשה היה בהיתר גמור, ואח"כ נעשית אלמנה ומהרי"ל זצ"ל [אך בפורת יוסף (סוטה שם) כתב שלכה"ג אסור לנושאה, כי היא אמנחה (היום לחבריו מהרי"ל די דיסקין (בנו של מהרי"ל) זצ"ל [אך בפורת יוסף (סוטה שם) כתב שלכה"ג אסור לנושאה, כי היא אמנחה]. וע"מ בקובץ 'ווי העמודים וחשוקיהם' (גליון לג עמ'סג) שהבאנו ב" תשובות נוספות לחידה זו.

לקבלת העלון, פסקי הלכה, ועדכונים ממרן שליט"א, ניתן להרשם במייל aosz7642209@gmail.com, ובפלאפון הג"ל, או בכתובת מייל gmail.com. ובפלאפון ה"ל, או בכתובת מייל 953126877. ובפלאפון 533126877.

ניתן להאזין להקלטות ופסקי הלכה המתעדכנים מדי יום ממרן רבינו שליט"א, זכן שיעור יומי בהלכות שבת זעוד, בקו 'שיח יצחק', 0582-78-60, או 0542-580-370. מדי עדש'ק יעודכן בקו האם ישהה מרן שליט"א בשבת הקרובה ברמת אלחנו

# מתורת מרן הגאון רבי מאיר גריינימן שליט"א



#### האם ציווי עשיית כלי המקדש כתבנית כלי המשכן היא לדורות

#### אי ככל אשר אני מראה אותך את תבנית המשכן ואת תבנית כל כליו וכן תעשו (כ"ה ט")

ופרש"י וכן תעשו לדורות אם יאבד אחד מן הכלים או כשתעשו לי כלי בית עולמים כגון שזלחנות ומנורות וכיורות ומכונות שעשה שלמה כתבנית אלו תעשו אותם.

וכתב הרמב"ן ולא ידעתי שיהיה זה אמת שיתחייב שלמה לעשות כלי בית עולמים כתבנית אלו ומזבח הנחשת עשה שלמה עשרים אמה ארך ועשרים בחד

והנה הך דלדורות הוא בגמ' בשבועות ט"ו א' לענין הוספה על העיר והעזרות דצריך להוסיף על פי בית דין של ע"א זע"י מלך זנביא זאזרים ותומים, זדנו שם בגמ' לענין משיחת הכלים שיהא ג"כ צריך כן לדורות אלא דממעטינן מוימשחם זיקדש אותם אותם במשיחה זלא לדורות במשיחה, ודעת תוס' שם דאותם בא גם לומר דוכן תעשו לא קאי כלל אכלים שיהא לדורות דומיא דמשה דאל"כ ליבעי סנהדרין ע"א גם בכלים, זא"כ א"צ בכלים כלל שיהא כתבנית אלו כפרש"י לבר מקושיית רמב"ן.

ובאור החיים כתב על הרמב"ן כי מדבריו נראה שנעלמה מלפני זכרונו סוגיא דשבועות שוכן תעשו הוא לדורות כפרש"י שהם דברי הגמ' ורצה לתרץ דדעת רמב"ן דלא קאי בגמ' לדורות רק אמלך זנביא זכו' זלא על שיעור הכלים ודתה רמבן דלא קאי בגמ' לדורות רק אמלך זנביא זכו' זלא על שיעור הכלים ודתה דמאן מפיס זעוד דמה הקשו ממשיחת כלים נימא דלא קאי אכל הפרטים ע"כ. ובמחכ"ת ח"ו לדון שנעלמה גמרא מרבינו הגדול הרמב"ן ז"ל, אבל האמת, שכל דברי הרמב"ן הם על הגמ' זפרש"י שהביא דקאי וכן תעשו לדורות ר"ל דפרט זה לעשות כתבנית אלו לא ע"ז אשכחן לה בגמ', ומשיחה שאני שזו צורת הקידוש, זדמיא לעל פי ע"א וכו', ואין כל זה שייך שיהא צדיך לעשות הצורה כתבנית הקודמים.

והנה במה דיליף בגמ' מוכן תעשו לדורות אהא דמוסיפין על העיר זהעזרות, שיהא צריך מלך וגביא ושאר הדברים כבתחלה, כדתנן בשבועות שם במתני' אחד הנכנס לעזרה ואחד הנכנס לתוספת העזרה שאין מוסיפין על העיר ועל העזרות אלא במלך וכו' ופרש"י שם לפיכך היא קדושה כראשונה, יש לעי' דלכאורה נראה דבעינן להך קרא לענין עצם עשיית משכן כגון בשילה וביהמ"ק בירושלים שיהא נעשה ע"פ מלך ונביא וסנהדרין ואו"ת, וכעין שפרש"י הנ"ל לענין כלים כשתעשו לי כלי בית עולמים כו', דבלאו קרא הו"א דלא נאמר כן לדורות ושפיר חלה קדושתו בלא כל אלו, ולפ"ז מאחר דלענין הוספה לא

ברירא לן מסברא שיהא כמקדש להצריכו כל הני וצריך דרשא מיוחדת לזה, לא תיסגי בהאי קרא, [זכל דליכא קרא לא יזעיל אף אם יהא נעשה בכל אלו, זרק כד איכא קרא להצריך כל אלו כעשיית המשכן בתחלה וכדכתיב ככל אשר אני מראה זגו' שפיר אית לן לומר שיהא קדושתה כראשונה מכיזן דההוספה צריכה להעשות בכל חזמר שבעשיית המשכן בתחלה, זהיינו דקתני ואחד כז' שאין מסיפין כו' זכדפרש"י הנ"ל], זאין לזמר דלענין עצם משכן זמקדש לדורות א"צ קרא דילפינן לה ממשכן דמשה שכך נעשה משכן זמקדש, דלא משמע כן,

וי"ל דקרא יש בו במשמע על המשכן גופא גם אם לא יחרב דיש בו עשי". וע"כ היינו לענין הוספה, אם כי יש גם ללמוד מינ" לענין אם יחרב ויעשו משכן בשילה ומקדש בירושלים.

ובתוס' זבחים ל"ג א' נתקשז איך מותר להוסיף הרי הכל בכתב וגו' ותירצו דהיינו היכא דאיכא למימר קרא אשכתו זדרוש וכהא דסוכה נ"ב, והיינו כשימצאו סיבה להוסיף וידרשו קראי, ולמש"כ דקרא דוכן תעשו יש בו במשמע גם הוספה כבר נרמז רשות להוסיף עכ"פ במשכן.

#### ישוב לקושית הרמב"ן על רש"י

# ונתת את הכפרת על הארן מלמעלה ואל הארן תתן את העדת אשר אתן אליך (כ"ה כ"א)

עי'. רש"י שהקשה למה נכפל הרי כבר נאמר זנתת אל הארן את העדות וכתב די"ל שבא ללמד שיתן בארון את העדות טרם שיהי' כפורת עליו וכן מצינו בפקודי זיתן את העדות זגו' ואח"כ זיתן את הכפורת זגו'.

והקשה הרמב"ן דכאן משמע להיפך שקודם נותן הכפורת ואח"כ ואל הארון תתן, זמה שהקשה רש"י שונתת אל הארון זגו' מיותר, לולי דברי רש"י אולי י"ל שקודם גמר לפרש עניני הארון ובשביל מה הוא והיינו דכתיב ונתת וגו' זאח"כ מתפרש כמו כיצד, ולומר שיתן הכפורת קודם, והלא הוא ארון נקרא בין עם כפורת בין בלא כפורת וכמ"ש הרמב"ן, ואולי בדוחק י"ל שהפסוק בפקודי שמשמע שויתן את העדות הוא לפני הכפורת דחק לרש"י ז"ל, ולא שארון משמעו בלי כפורת, זצ"ע, והנה עכ"פ זה נכון שתשאר לפ"ז קושיית הסתירה מכאן לפרשת פקודי זע"כ לפרש כפרש"י.

והנה יטויין ברמב"ן מה שמפרש כאן ומשמע מדבריז שאין ציזוי את מי להקדים. וצ"ל דגם בפרשת פקודי מתפרש ע"ד הרמב"ן שע"י שזיתן את העדות שייך להיות עליז כפורת עם כרובים, והיינו שכתוב שם קודם את העדות זאח"כ זיתן אם הכפורם וגו'.

# משנרת יושר 🕏

# בדין אשה שנסתפקה בהזכרת יעלה ויבוא בר"ח שחרית

אשה שנסתפק לה אחרי תפילת שחרית בראש חודש אם אמרה יעלה ויבוא והתפללה מוסף, אם תשלים שחרית אחרי מנחה, לכאורה נראה דשפיר תשלים, אלא שתתנה שאם אין צריך, שיהיה לנדבה, דאף דתיוב נשים בשמו"ע אינו לכול"ע כמ"ש במ"בסימן ק"ו סק"ד, ואחרי מוסף הוא פלוגתא אם צריך לחזור כבמשנ"ב סימן תכ"ב סק"ד, וספק יעוץ פסק הרמ"א שם ס"א דאינו לחזור, וכ"ש זכרה לפני התפילה דא"צ לחזור אם נפל הספק לאח"ז במ"ב שם

סק"י, מ"מ כיוון דדעת רוב הפוסקים זא דעת הרמב"ן דנשים חייבות בתפילה, ודעת רוב אחרונים דלא כהרמ"א בספק יעו"י והסכים במ"ב דאף אם זוכרים לפני התפילה, מ"מ אם נתעזרר הספק מיד, חוזר, ומוסף לא מהני לדעת הרשב"א ומשמע במ"ב שמצדד כן זכמדומה דמטו גם הכי משמיה דמרן החזו"א זצ"ב.

אך יעוץ במשנ"ב שם דמ"מ יתנה שיהיה לנדבה אם א"צ ולכן שפיר תחזור. זמוסף אינו מפסיק להשלמה (כמ"ש במ"ב סימן ק"ח סקט"ו).



## מרן הנה"צ רבי יעקב אדלשטיין זצ"ל נלב"ע כ"ז שבט תשע"ז

נקשר מיוחד וארוך שנים היה בין רבינו למרן הגאון ר' יעקב אדלשטיין זצ"ל, ובהזדמנויות רבות רגיל להזכירו ולציין את מעלותיו, ופרט את מיוחדותו בענייני בין אדם לחברו, וזהירותו הרבה שלא לצער אף

ולאחר הסתלקות אף התבטא עליו 'שהחזו"א אמר שהדרגה הכי גדולה שיהודי יכול להגיע אליה בחייו היא לעבור את כל החיים בלי לפגוע באף אדם, ואת זה אפשר לומר על ר' יעקב, שאני חושב שאף אדם לא נפגע ממנו מעולם, שזה דבר שכמעט כל בני האדם נכשלים בו באיזה אופן שהוא אך הוא היה מיוחד בזה'.

# ככלות השנה להסתלקותו הספידו בבית מדרשו 'נאות יוסף', וגביא כאן את ההספד:

הגמ' בשבת אומרת "רב אמר לר' שמואל בר שילת אחים בהספדאי

דהתם קאימנא", ובפשוטו ההסבר בזה הוא דהתם כאימנא ששם אני נמצא ואני יראה איך החימום של ההספד, אבל בכוונה שניה מפרשים את זה שבנ"א הוא תמיד הולך והמלאכים עומדים באותו מצב, ונתתי לך מהלכים בין העומדים האלה שהמלאכים הם עומדים אבל בנ"א הוא תמיד הולך כל רגע, אז הוא אמר דהתם קאימנא ששם אני הרי עומד שכבר הלכתי מהעולם ואני לא ממשיך את העלייה שלי, אז אחים בהספדאי תחמם את ההספד הסביר מה אני הייתי וכולם ילכו בדרך שהלכתי ואם כולם ילכו בדרך שלי אז אני כבר לא יהיה עומד אלא אני יהיה הולך שהמעשים שלי הולכים הלאה, זה הפשט אחים בהספדאי דהתם קאימנא.

בהספד על מרן הגר״י אדלשטיין בבית מדרשו ״נאות יוסף״

פעמים שמרוב שהיה שקוע בלימוד זה לפני השינה, לא שם לב שכבר

בצעירותם למדו ר' יעקב ור' גרשון עם אבא שלהם את השס בביתם, והחזון איש מאוד העריך את זה ואמר שככה צריך להיות, ופעם כשר' גרשון רצה ללכת לישיבה החזו"א אמר לו שעדיף שישב וילמד עם אביו וזה יותר טוב משילך ללמוד בישיבה.

לפני שבע שנים הוא עלה להוריד מהארון יין להבדלה ונפל ונשבר לו האגן, ורצו לפנות אותו לבית חולים כדי לטפל בכך, אך הוא אמר לנכדו שבינתיים לא יזמין אמבולנס כיוון שיש אנשים שקבעו תור, כדי לספר לו את הצרות שלהם ולכן בינתיים הוא לא יכול ללכת, ואכן ישב שלוש שעות לשמוע את הצרות של האנשים ואחר כך שאל את הנכד האם יש עוד אנשים ואמר לו שלא אין יותר, וכששאל האם אפשר כעת להזמין

אמבולנס אמר לו שהוא צריך לכתוב מכתב עבור אדם מסוים, ורק לאחר מכן אמר שאפשר להזמין לו אמבולנס, ובזמן הנסיעה באמבולנס היה ניכר שזה כאבים נוראיים שבנוראים וסבל הכל בכל אותו הזמן באופן נורא, ואם כל זה ישב במשך שעות כדי לעזור לאנשים ולשמוע את צרותיהם.

וכעין זה סיפרו על האחיעזר שכאשר בתו הייתה חולה מאוד ועמדה להפטר מן העולם, וידע שכעת יהיה לו כמה ימים של אבילות שבהם לא יוכל ללמוד תורה. והרי יש אנשים שמחכים לתשובותיו כעגונות וכדומה. ולכן מיהר לנצל את הזמן הקצר שנותר עד לפטירת בתו לכתיבת תשובות בעניינים אלו, כדי שלא יצטערו אותם אנשים.

ואלה כמה סיפורים ששמעתי ושאני מכיר

על הגאון הצדיק הנפטר רבי יעקב זכר צדיק לברכה, והעברתי את זה לכם כדי שיהיה התעוררות לעמל התורה, ואם אתם רוצים לדעת מה זה עמל התורה, אז על זה אפשר להביא את דברי הרבנו יונה על המשנה באבות, המשנה אומרת מרבה תורה מרבה חיים ופירש ע"ז הרבינו יונה שם כי דאגת התורה אף שהיא דאגה גדולה למבין כאשר יחשוב בהלכה עד יאמר דבר דבור אל אופניו כלומר עד שיברר כל הגמרות והתוספות והתוספתא ורמב"ם וכל הסוגיא שלא ישארו קשים זה דאגה גדולה מאד והיה צדיך להיות שבלימוד עם כזו יגיעה שיפול למשכב כל יום וע"ז אומר התנא מרבה חיים שבעסק התורה זה לא יהיה כך.

וזה יהיה נחת רוח ועילוי נשמה לנפטר הגדול הגאון הצדיק ר' יעקב ע"י שיתחזקו מזה, וכמו שאמרנו אחים בהספראי דהתם כאימנא הוא לא יהיה כאימנא הוא יהיה הלאה, ע"י שכולם יתחזקו כמו שדיברנו והסברנו את כל המעלות שלו והעמל שלו.

וה' יעזור שנזכה לעשות רצונו בלבב שלם

וברצוני לספר לכם כמה דברים ששמעתי על

הגאון הצדיק ר' יעקב שיהיה בהם חיזוק ללמוד ממעשיו וללכת בדרכיו. החזו"א רצה שהוא ישמש ברבנות, ובאותו זמן היה עוד אחד שהיה יכול לכהן בתפקיד אבל החזון איש רצה שדווקא ר' יעקב יהיה, אך הוא אמר לחזון איש שיש לו בעיה שהוא לא יודע את כל הדינים וההלכות ואיך ידע מה לענות כשישאלו אותו, וענה לו החזון איש זו הסיבה שאני רוצה שאתה תהיה הרב, החזון איש חיפש רב שאומר שאינו יודע ולא רב שאומר שהוא יודע, כיון שמי שיודע שאינו יודע אז הוא יודע שהוא צריך לשאול ולעיין, אך מי שחושב שהוא יודע ובאמת אינו יודע הרי שהוא חושב שהכל בסדר אך האמת היא שאינן יודע ומכשיל את הרבים.

שמעתי היום שהחזון איש אמר על ר' גרשון ור' יעקב שהם בעלי מומין, ומה המום שלהם, שאינם יודעים מה זה כבוד ואינם מרגישים בכך, והוא קרא לזה בבדיחותא שהם בעלי מומין, וזו היתה הדרגה שלהם.

שמעתי שהיתה לו קבלה שלא ילך לישון אלא מתוך לימוד ועיון חזק כדי שיהיה לו במה לחשוב, וקבלה זו הייתה אף לאביו, וסיפרו שקרה כמה



# דרך התורה

# ארון עצי שיטים - עין חיים היא לפחזיקים בה

"ועשו ארון עצי שיטים... וצפית אותו זהב טהור" (שמת כה. י-יא). כבר דקדק הרמב"ן שבכל הכלים נאמר "ועשית" בלשון יחיד, ורק בארון נאמר בלשון רבים "ועשו ארון עצי שיטים", והביא את דברי המדרש (שמות רבה לד, ב) שכיון שעניינו של הארון הוא התורה נשתתפו כל ישראל בעשייתו.

ויש לעיין לפי זה למה הלשון בתחילה "ועשו ארון" שהוא לשון רבים, ובהמשך הלשון "וצפית אותו זהב", שהוא לשון יחיד, והרי גם הציפוי של הזהב הוא בכלל עשיית הארון.

ולביאור הדברים יש להקדים, דהנה כתב רש"י שם בביאור הפסוק "מבית ומחוץ תצפנו", שבצלאל עשה ג' ארונות, שניים של זהב ואחד של עץ ושם ארון אחד של זהב מבפנים וארון אחד של זהב מבחוץ, וצ"ב, למה רק אצל הארון היה הציפוי על ג' ארונות והרי גם אצל השולחן כתוב "וצפית אותו זהב" ואין נזכר שעשו ג' שולחנות.

ויעויין בדברי המהר"ל בגור אריה, שהקשה, למה היה צריך רש"י לבאר שהיו מצופים ע"י ג' ארונות ולא פירש שהציפוי כפשוטו שמדביק הזהב על העץ. וביאר, שהארון צריך להיות עשוי מעץ, ואם היה מדביק הזהב על העץ היה הזהב נוסף על העץ ונעשה חלק ממנו וגם היה צריך להכניס מסמר של זהב בעץ, ולא היה נחשב ארון של עץ, והתורה אמרה שיהיה הארון מעץ, לכן עשו ג' ארונות שכל אחד עומד בפני עצמו ואז יש כאן ארון עץ.

ובביאור הענין שצריך שיהיה הארון מעץ, ביאר המהר"ל, כיון שהארון מורה על התורה, צריך שיהיה הארון מעץ שהתורה נקראת עץ חיים ודברי תורה הם נסיעה עומדת לעד.

והנה, לא ביאר לנו המהר"ל, היכן מכואר שהארון צריך להיות מעץ. ולכאורה. כוונתו לפסוק בפרשת עקב (דברים י, יא) "ועשית לך ארון עץ". ולפי דבריו מבואר שבעצם דינו של הארון להיות עשוי מעץ ורק שיש בו דין נוסף שיהיה ארון מצופה זהב, אבל הציפוי אינו חלק מהארון, אלא הוא ענין נוסף שיהיה מצופה זהב כמו כל כלי המשכן שהוא מצופה זהב.

ולפי זה מבואר היטב למה נאמר "וצפית אותו זהב", אע"פ שתחילת הציווי על עשיית הארון נאמר בלשון רבים "ועשו ארון עצי שיטים", משום שהארון בעצם הוא ארון עצי שיטים, שעניינו של הארון הוא משום שהארון בעצם הוא ארון עצי שיטים, שעניינו של הארון הוא התורה, והחיבור לתורה הוא ע"י ארון עצי שיטים בבחינת "עץ חיים היא למחזיקים בה", אבל הציפוי אינו חלק מהארון, אלא ענין נוסף בחשיבות כלי המשכן שיהיו מצופים זהב, ולכן בציפוי לא היה ענין שישתתפו בו כל ישראל, ורק בעשיית ארון עצי שיטים נשתתפו כל ישראל, שהוא הארון עצמו שהוא עץ חיים למחזיקים בה.

## מבית ומחוץ תצפנו

"וצפית אותו זהב טהור מבית ומחוץ תצפנו" (שמות כה, יא).

והנה גם את השלחן נצטוו לצפותו זהב, ולשון הפסוק (כה, כד) "וצפית אותו זהב טהור", ויש לבאר למה אצל הארון הוסיפה התורה לאחר הציווי "וצפית אותו זהב טהור" לומר גם "מכית ומחוץ תצפנו", ובעשיית השלחן לא נאמר רק "וציפית אותו זהב טהור".

ובביאור הציווי "מבית ומחוץ תצפנו" פרש"י "מבית ומחוץ תצפנו - שלשה ארונות עשה בצלאל, שנים של זהב ואחד של עץ וכו', נתן של עץ בתוך של זהב ושל זהב ושל והב בתוך של עץ, וחפה שפתו העליונה של עץ בתוך של זהב ושל זהב בתוך של עץ, וחפה שפתו העליונה את בזהב, נמצא מצופה מבית ומחוץ", ודברי רש"י צ"ב ששינה את הסדר של הפסוק, דלשון הפסוק "מבית ומחוץ תצפנו" קודם מבית ואח"כ מחוץ, ואלו לפי הסדר שכתב רש"י שנתן עץ בתוך של זהב, קודם היה הציפוי מבפנים, עוד יש לבאר בלשון רש"י למה הגדיר את הציפוי כג' ארונות והרי הכל ארון אחד ורק שציפהו מבית ומבחוץ, וגם צ"ב למה אצל השולחן לא פירש רש"י שהיו ג' שולחנות.

ובספר שארית יוסף הביא משמיה דהגר"א שהקשה ג"כ דהסדר של רש"י אינו מתאים עם לשון הפסוק "מבית ומחוץ תצפנו", דבלשון הרש"י אינו מתאים עם לשון הפסוק "מבית ומחוץ, וביותר הקשה זה מבואר שקודם יהיה הציפוי מבית ואח"כ מחוץ, וביותר הקשה דודאי שהסדר של רש"י מסתבר יותר, כיון שאם יכניס קודם את המשא הזהב לעץ ואח"כ יכניס שניהם לשל זהב הוא מכביד את המשא שצריך להרים יחדיו את הארון של עץ והזהב הפנימי ולהכניסם לזהב החיצון, ואך שטעון ביאור א"כ למה לשון הפסוק הוא "מבית ומחוץ תצפנו".

ואמר בזה הגר"א שהתיבות מבית ומחוץ לא אזיל על הארון עץ, אלא על ארון הזהב, שלזהב יש פנים וחוץ, וכששם את ארון הזהב הפנימי בתוך הארון של עץ מחפה את הארון של העץ חלק הזהב החיצון וכששם את הארון של עץ בתוך ארון הזהב החיצון מה שמחפה את הארון של עץ הוא חלק הזהב הפנימי, וע"ז אמרה חורה מבית ומבחוץ תצפנו, דהיינו מבית של הזהב שהוא ע"י שיכניס הארון של העץ לארון זהב החיצון שאז יחפה אותו הזהב הפנימי [של ארון הזהב החיצון], והחוץ של ארון הזהב הפנימי מחפה את ארון העץ].

ותוכן הענין בזה ביאר הגר"א שג' הארונות מרמזים על האדם, וזהו ענינו של ארון של עץ כי האדם עץ השדה, והארון החיצון מרמז על חלק הנגלה של התורה ושם יוכל האדם גם להגיע אל החלק הפנימי, אבל הארון הפנימי הוא כנגד חלק הנסתר של התורה ושם יוכל האדם להגיע רק אל החלק החיצון ולא אל הבית פנימה.

מדברים שדיבר רבינו שליט"א בימי זכרון לסבא: רבי ישראל, באיגרת המוסר, מעמיד את ההתמודדות עם היצר הרע הפועל ככוח הדמיון בחלק היראה, שלא יפחד מהעתיד הוודאי עת יפקוד ד' על כל מפעליו. ענין נוסף בעכודתו המוסרית של האדם יש ברכנו יונה, כספרו שער העכודה, הכותב כך: "הפתח הראשון הוא שידע האיש העובר ערך עצמו, ייכיר מעלתו ומעלת אבותיו וגדולתם וחשיכותם וחיכתם אצל הכורא יתברך, וישתדל ויתחזק תמיד להעמיד עצמו במעלה ההיא ולהתנהג כה תמיר... ויצא לו מזה כי כאשר יתאוה תאווה לעשות דבר שאינו הגון, יבוש מעצמו ויבוש מאבותיו, וישיב לנפשו ויאמר, ארם גדול והשוב כמוני שיש בו כמה מעלות טובות ורמות איך אעשה הרעה הגדולה הזאת וחטאתי לאלוקים. ואם הלילה לא יכיר מעלתו ומעלת אבותיו, וקל יהיה בעיניו ללכת בדרכי הפריצים, להיגלות כאהר הנבלים למלאה תאוותו בהיקו, כאשר אמר המשל כי מי שאינו מתבייש מנפשו אין לנפשו ערך רעיוניו". כשיצא הספר "שערי העבודה" ע"פ כתב יד שמלפני ארבעים שנה ויותר, אמר מרן המשגיח הגה"צ רכי מאיר חדש זצוק"ל, שכאן יש את תמצית משנתו של מרן הסבא מסלבודקא זצוק"ל: שיסוד העבודה להימנע מללכת בדרכי הפריצים ולהיות שקוע כתאוות העולם הזה, הוא בהכרת האדם כדרגתו ובמעלתו ובערך כוחותיו הגדולים וברוממות נפשו.

הגאון במשלי ביאר את הפסוק "אם רוח המושל תעלה עליך מקומך אל תנח", כאשר היצר הרע הנקרא מושל, מושל על האדם, או אז כבהמות נדמו, מאבד האדם את מעלתו הרוחנית ונדמה כבהמה, ונעשה "נמשל", תהו למעשה ההולך שרבב בדרכי ליבו, שעל ידי תאוות ליבו ורצונותיו נהיה "נמשל". ואילו פסגת מעלתו של האדם היא בקבלת עול מלכות שמים עליו.

הדברים מבוארים בדברי הז"ל בתנהומא פרשת וישלח: "כי רב מהנהו אלה המלאכים, כי עצום עושה דכרו עצום מהם עושה דברו. א"ר הונא בשם ר' חיא אלו ישראל שהקדימו עשיה לשמיעה ואמרו כל אשר דיבר ד' נעשה ונשמע, ללמדך שגדולים הצדיקים יותר ממלאכי השרת,.. הדברים מבוארים גם ברמח"ל בתחילת ספרו עץ חיים, שמצד מעלתר של האדם הוא מוכן להבין להשכל יותר ממלאכי השרת, אלא גופו החומרי והיצר הרע וזסובב אותו מונעים את השראת הקדושה עליו, הדרך לאחוז בחכמה ולקבל את השפעת הקדושה של הקכ"ה עליו היא ע"י המלכת

הקב"ה על כל אבריו כמעשי המצוות, כל מצוה מכוונת כנגד אבר, ובכך תתפשט קדושת הבורא על כל גופו וזוכה לעלות ולהתעלות.

ככר זמן רכ אני מרגיש, כי כדורנו אנו, ההצלחה להחזיק כדרכי העלייה היא בדרך העבודה שהנחל לנו מרן הסבא זצוק"ל. שמחתי לשמוע השקפה זו ככינוס ראשי הישיכות שהיה בסוף הקיץ שעבר [-תש"ע], מפי הגאון רבי משה הלל הירש שליט"א ראש ישיבת סלכודקא. זכינו כחסדי ד' לראות בדורנו הקמת עולה של תורה לאחר חורבן הישיכות באירופה; אנו זוכים לראות אלפים ורבבות בני תורה היושבים באהלה של תורה ועוסקים בתורה. אך מנגד אנו רואים היצוניות וקטנות במושגים ובשאיפות לתורה לעבודת ד'. צו השעה אפוא להחדיר את ההכרה במעלתו של בן תורה, העוסק בתורה והולך ומתעלה, ולהאיר את עיניו של כל אחד בכוחות הגדולים הגנוזים בו ובהכרה שהוא יכול להגיע לדרגות גבוהות על ידי שיקדיש את כוחותיו בדרך עלייה של רוממות בתורה ובעבודת ד'. ובכך שיקדיש את כוחותיו בדרך עלייה של רוממות בתורה ובעבודת ד'. ובכך נזכה להקים דור של גדלות ורוממות כתורה ובעבודת ד'.

כדורנו, יש משמעות מיוחדת לדרכו של מק הסכא זצוק"ל, כאשר לדאכון לב המציאות מראה שאנחנו נתונים מאד להשפעה של הרחוב, אנו רואים סביבנו בחוש את ירידת ערך האדם, כשרואים כני אדם שפרקו מעצמם צלם אנוש וכבהמות נדמו. המתירנות הנוראה שכרחוב הגדול, עם הרדיפה המתמדת אחרי חיי פריקת עול וגירוי יצרים - משפיעים גם עלינו. הרבה מושגים זרים מהרחוב מחלחלים והודרים לאיטם לתוך מחננו, מושגים של רדיפה אתרי רמת חיים, טיולים ובלויים למיניהם, חודרים גם לקרב היושבים באהלה של תורה. גם התפתחות הטכנלוגיה התקשורת מביאה עימה השפעות זרות ופרצות נוראות לדור הצעיר, אלה לא עוצמים את עיניהם מראות רע, ולא אוטמים את אזניהם מקול המונה של רומי שסביכם, ואנו חשופים לסכנות רוחניות שלא היה הומתן ברורות הקודמים.

עוגן ההצלה לכני התורה הוא להעמיד את ההכרה בגדלות האדם -רוממותו ומעלתו העצומה של כל בן תורה העוסק כעבודת ד'. וככוחות הגדלים הגנוזים בכל אחד ואחד - כנגד השיפלות של אותם יושבי קתות - שהלכים שוככ כדרכי ליבם ומכלים את ימיהם כהבל ותוהו שלא יועיל - להגביר ככל היותר את השאיפות לרוממות ולדרך העלייה.

'אפילו יותר ממי שעבד ה' מנעוריו אין תפילתו מתקבלת כל כך וזהו

הביאור במה שאמר ר' חנינא כן דוסא דאף שהיה ר' יוחנן כן זכאי גדול

יאפילו הכי לא היה לו את המעלה של עבד ה' מנעוריו ולכן לא נתקכלה

# מרן הגאוז רבי יעקב אדלשטיין זצ"ל גלב"ע כ"ז שבט תשע"ז

לפני מערכה שפירסם רבינו שליט"א בקובץ תבונות ח"ג - עמ' תקמ"ט) לזכרו, כתב את הדכרים הבאים: דברי תורה אלו נכתכים לזכרו ולע"נ של הרכ הדומה למלאך ה' הגאון המופלא פאר הרכנים ומגדולי מרכיצי

> התורה גאון התורה היראה והחסד אשר היה מופלג בדורו בגאונותו בכל שטחי התורה וכחסידותו המופלאה עמודא דצלותהון דישראל רבינו יעקב אדלשטיין זצוקללה"ה.

> והנה בהסתלקותו של אליהו אמר אלישע אבי אבי רכב ישראל ופרשיו וביאר התרגום טוב אתה בצלותיה מרתיכין ופרשין וביאר מרנא הגר"ח מוואלזין זיע"א עפ"י המבואר בגמ' שתפילתו של רבי הנינא בן דוסא נתקבלה ותפילתו של רבי יוהנן בן זכאי לא נתקבלה

'אמר ר' הנינא בן דוסא הוא דומה כעבד לפני המלך ואני דומה כשר לפני המלך ביאר מהר"ח דיש קבלה אצלנו וממנה כלל גדול מי תפילתו נשמעת שדק מי שעובד את ה' מנעוריו ממש תפילתו מתקבלת אבל מי שלא היה עובד ה' מנעוריו אף שחזר ונעשה שר וגדול בתורה ובעבודה



הגאון רבי יעקב זצ"ל היה עמודא דצלותהון דישראל שהיה מיחידי הדור בדרגה זו של עובד ה' מנעוריו

שמיום עמדו על דעתו היה פרוש לגמרי בעוה"ז ויגע ועמל בתורה בכל כוחו והפקיר עצמו לעכודתו יתכרך ולהשפיע טוב וחסד לאלפי רכבות ישראל ששחרו על פתחו וכזה היה עמודא דצלותהון דישראל בהסתלקותו זעקנו כולנו אבי אכי רכב ישראל ופרשיו.

# 

# מרבינו ראש הישיבה

# הגאון רבי איתמר גרבוז שליט"א



#### בדברי הבית הלוי בהא דנסמכה פרשת תרומה לפרשת משפטים

וידבר ה' אל משה לאמר, דבר אל בני ישראל ויקחו לי תרומה מאת כל איש אשר ידבנו לבו תקחו את תרומתי (כה, א-ב).

## קודם שיעשה אדם צדקה בממונו צריך לראות שאינו ממון גזול

בבית הלוי עה"ת כאן עמד על הא דנסמכה פרשת תרומה לפרשת משפטים, וכתב לבאר בזה, 'הנה באה פרשה זו אחרי פרשת משפטים, משפטים, וכתב לבאר בזה, 'הנה באה פרשה זו אחרי פרשת משפטים, דבתחילה קודם שיעשה האדם צדקה בממונו צריך לראות שלא יהיה בממונו חשש גזל, דאם לא כן אין הצדקה מועלת לו כלל וכמו דלולב הגזול פסול משום מצוה הבאה בעבירה (סוכה דף ל' א'), וזהו שאמר הפסוק (ישעיה פרק נ"ט פס' י"ד) 'והוסג אחור משפט וצדקה מרחוק תעמוד', דאחר שהוסג המשפט על כן גם הצדקה שעושין עומדת מרחוק ואינו מועיל להם כלל, וזהו שאמר הכתוב (שם פרק נ"ו פס' א') 'שמרו משפט ועשו צדקה כי קרובה ישועתי לבא', ועל כן אמר להם תחילה משפטים, ואחר כך ציום על נדבת המשכן', והיינו דרק אחר שנצטוו היאך ינהגו בממונם ע"פ המשפטים והדין, מעתה יכולים לתרום תרומה כיון שממונם שלהם ע"פ דין, ומשא"כ אם היה ממונם גזול אצלם לא היה נחשב נתינתם ממנו לצדקה.

#### בדברי הגמ' בב"ב דגדולה צדקה שמקרבת הגאולה

והנה בגמ' (בבא בתרא דף י' ע"א) איתא, 'תניא ר"י אומר גדולה צדקה כי שמקרבת את הגאולה שנאמר כה אמר ה' שמרו משפט ועשו צדקה כי קרובה ישועתי לבא וצדקתי להגלות', וזכורני שכשלמד מו"ר מרן הגרא"מ שך זצ"ל גמרא זו בשיעור יומי (יום ה' י"ד כסליו תשמ"ב) הקשה, דהא בקרא כתיב שמרו משפט ועשו צדקה ומ"ט נקט ר"י רק דגדולה צדקה ולא נקט גם דגדול המשפט, ואמר דמבואר כאן דבאמת אין המשפט כ"כ גדול מצד עצמו, והא דכתיב בקרא שמרו משפט היינו משום דבשביל לעשות צדקה צריך לפני כן לשמור משפט שעי"ז יהא ממונו שלו ביושר מן הדין, משא"כ אם יש אצלו ממון שלא במשפט לא מיקרי עושה צדקה כשמשתמש בו לעניים.

#### הא דאצל אברהם צדקה קודם למשפט

[והקשה ע"ז הרב שך, דהא לגבי אברהם מצינו בקרא שאמר לו הקב"ה (בראשית פי"ח פס' י"ט) 'כי ידעתיו למען אשר יצוה את בניו ואת ביתו אחריו ושמרו דרך ה' לעשות צדקה ומשפט וגו", ואמאי כתיב קודם צדקה ואח"כ משפט והרי נתבאר דהסדר הוא דקודם צריך לעשות משפט ואח"כ צדקה.

ותירץ, דהרי התם איירי קרא באברהם שיצוה את בניו לעשות כמוהו ולגייר אחרים וללמדם תורת השם ולספחם תחת כנפי השכינה, ואם כן בשביל ללמד לאחרים צריך ללמד אותם את מעלות התורה, ובמעלות התורה צריך ללמד לפי גודל המעלות, וכיון שצדקה הוא דבר גדול שהתורה מצוה לתת צדקה לעניים, ושצריך ליתנו בדרך כבוד, וצריך לפייסו בדברים (יעוי' בגמ' בבא בתרא שם), וחזינן בזה את גדלות התורה איך שהתורה מעריכה כל אדם ואפי' עני, וזה מלמד שהתורה היא תורה מן השמים, ונמצא שמעלת הצדקה היא מעלה גדולה יותר, ולכן כשבאים ללמד תורת השם לגרים צריך ללמד תחילה את ענין הצדקה ורק לאחמ"כ המשפט.

#### הא דאין למידין גזל מנמלה

ועוד שמעתי מהרב שך, דהנה איתא בגמ' (עירובין ק' ע"ב) 'אמר רבי יוחנן, אילמלא לא ניתנה תורה, היינו למדין צניעות מחתול וגזל מנמלה ועריות מיונה ודרך ארץ מתרנגול', ומבואר דאף לולי ציווי התורה שלא לגזול, היינו למידין לאסור גזל מנמלה שכשאוגרת לחמה אינה גוזלת ממה שאגרו חברותיה, ובפשוטו צ"ב דא"כ מפני מה הוצרכה התורה לאסור גזל והרי כבר אפשר ללמוד מנמלה שאסור לגזול, וביאר בזה, דבנמלה אף שאינה גוזלת כלל מחברותיה, אבל הרי מהיכן לקוחה כל התבואה שאוגרת, משדותיו של בעה"ב, ונמצא שכל הנמלים הם חבורת גנבים ('א'באנדע גנבים'), ורק בינם לבין עצמם אין לוקחות אחת מחברתה, וכך היה נראה לולי התורה, כל העולם היה חבורת גנבים ורק שכ"א לא היה גונב מחבירו... והוא ע"ד מה שנתבאר דבשביל לעשות צדקה עם חבירו צריך שהממון לא יגיע אליו בגניבה מאיש אחר ויהא אצלו ע"פ המשפט והדין.

#### יל"ד ע"ד הביה"ל דאין שייך כאן מצוה הבאה בעבירה

והנה הבית הלוי כתב בתו"ד, דאם היו מביאין גזל לתרומת המשכן, היה מצוה הבאה בעבירה, ולא היה חל כלל, וכמו דמצינו בלולב הגזול, זה מצוה הבאה בעבירה, ולא היה חל כלל, וכמו דמצינו בלולב הגזול, וראיתי שהביאו מהג"ר זאב ברלין שליט"א להעיר בזה, דהנה בקובץ הערות (סי' י"א אות א') ובברכת שמואל (יבמות סי' ב') ועוד אחרונים יסדו, דאין שייך מצוה הבאה בעבירה אלא באופן שהמצוה היא המעשה, אבל כשעיקר המצוה היא התוצאה, כיון דסו"ס נעשה התוצאה של המצוה, מקיים בזה מצוה אף שעשאה ע"י עבירה, [ובזה דנו לגבי יבום דעיקר המצוה היא הקנין שקונה ביבמה ולא המעשה יבום ובזה אין שייך מצוה הבאה בעבירה יעו"ש], וא"כ הרי לגבי צדקה בפשוטו עיקר

המצוה היא התוצאה שהעני יקבל צדקה ולא עצם המעשה דנתינת הצדקה, וכמו שדן הבית הלוי עצמו (בדרושים שבסוף ח"ב דרוש א') דלענין צדקה אי"צ כוונה למצוה משום שעיקר המצוה היא התוצאה ואף בלא כוונה יש את התוצאה שהעני קיבל צדקה, ולפ"ז ה"ה לגבי תרומת המשכן העיקר זה התוצאה ולא שייך לומר בזה מצוה הבאה בעבירה, וצ"ב.

## בדברי המדרש שהיתה נפשו של משה עגומה שלא תרם למשכן

ויתכן לבאר בזה, דאף שאין שייך כאן החיסרון של מצוה הבאה בעבירה, מ"מ אם היו נותנין לתרומה מן הגזל היה חסר בעיקר ענין תרומת המשכן, דהנה איתא במדרש רבה ריש ויקרא (פרשה א' אות ו') שבשעה שתרמו ישראל תרומת המשכן היתה נפשו של משה עגומה עליו, אמר, הכל הביאו נדבתן למשכן ואני לא הבאתי, אמר לו הקדוש ברוך הוא, חייך שדבורך חביב עלי יותר מן הכל, שמכולן לא קרא הדיבור אלא למשה 'ויקרא ה' אל משה', ובפשוטו יש לתמוה, דאמאי באמת לא נתנדב משה לתרום בעצמו לתרומת המשכן, ואף שבודאי כך ציוהו הקב"ה, מ"מ הא גופא תיקשי מ"ט לא ציוה לו הקב"ה להתנדב ולזכות ג"כ במצוה זו, ועמד גזה הנתיה"מ בספרו נחלת יעקב עה"ת (פרשת במדבר).

#### ביאור הנחלת יעקב ומעלות התורה בזה

וביאר בזה הנחלת יעקב, וכן מובא בשם רבי אברהם אחי הגר"א (ונדפס בסוף ספרו 'מעלות התורה' בהוספות שבמהדו"ח אות י"ד בשם ספר בית אבות וספר מעלות התשובה (כת"י) יעו"ש), דהא באמת הרי הקב"ה אינו צריך כלל תרומה של כסף וזהב מאת בני ישראל, שהרי לו הכסף ולו הזהב, וכשישראל נותנים תרומה להקב"ה אינם מוסיפין לו בזה מאומה, ומה שהצריך הכתוב להביא תרומה לנדבת המשכן, הוא משום

שרצה הקב"ה שבנ"י ינדבו בליבם עבורו, וכיון דמטבע האדם שליבו נוטה אחר הכסף והזהב, [ובאלשיך כתב דלשון כסף הוא כמו כיסופין, והיינו שדרך בני אדם שכוספין אליו], לזה רצה הקב"ה לצוות את ישראל לנדוב מנדבת ליבם עבורו ע"י שיתנו מן הכסף והזהב שבידם לנדבת המשכן.

ולפ"ז א"ש הא דמשה רבינו לא נצטוה לנדוב למשכן, דהרי היה איש אלוקים שלא היה בו תאוה כלל לגשמיות ולכסף וזהב, ואם היה הקב"ה מבקש ממנו לנדוב למשכן לא היה צריך נדיבות לב לזה אלא היה מחזיר לקב"ה מה שנתן לו מאליו בלא הרגשה שמחסיר בזה לעצמו, ולכך לא שייך אצלו כלל ענין זה של נדבת המשכן [וכבר נתבאר בזה בארוכה במקו"א בענין דברי הש"ש בהקדמתו עמש"כ רש"י כאן 'ויקחו לי תרומה, לי לשמי'].

#### לפ"ז יש לבאר כדברי הבית הלוי

ועפ"ז מבואר היטב הא דאם היו מביאים מכסף גזול למשכן לא היה מתקיים בזה הענין של תרומת המשכן, דהא נתבאר שיסוד הענין בנדבת המשכן הוא לתת מנדיבות ליבו עבור הקב"ה, וכשאדם מביא ממה שגזל אי"ז מנדבת ליבו כלל אלא מממון שלקח מחבירו, ול"ה כלל נדבת הלב, ולהכי הוצרכו ישראל לדעת משפטי הממון בדיני התורה שעי"ז יהא הממון שברשותם ראוי לתת ממנו בנדבת ליבם עבור המשכן.

ויתכן עוד דלזה כיון הבית הלוי בדבריו, ומש"כ דהוא מצוה הבאה בעבירה היינו משום דהכא אין המצוה כלל בתוצאה אלא בפעולת הנדבה עצמה, וכמשנ"ת דאין להקב"ה צורך שיתקבל אצלו ממון אלא רק שבנ"י יתנו מעצמם עבורו, ובדבר שמצוותו היא הפעולה ולא התוצאה שייך שפיר לדון בו משום מצוה הבאה בעבירה.

# בדברי הבעל הטורים דהמשכן הוא תרומה מהר הבית

דבר אל בני ישראל ויקחו לי תרומה מאת כל איש אשר ידבנו לבו תקחו את תרומתי (כה, ב).

#### המשכן אחד מחמישים מהר הבית

בבעל הטורים כאן כתב 'ויקחו לי תרומה, עשו לי מקום מקדש אחד מנ' שבהר הבית כמו תרומה שהוא אחד מנ', שהרי הר הבית היה ת"ק על ת"ק, ומקום החצר היה ק' על נ' שהוא אחד מנ' של ת"ק על ת"ק'.

וכוונתו בזה, דלשון 'תרומה' הכתוב כאן בא לרמז שחצר המשכן היה כשיעור תרומה מהר הבית, שהרי שיעור תרומה בינונית הוא אחד מחמישים, וה"נ היה חצר המשכן אחד מחמישים מהר הבית, דגדלו של הר הבית הוא חמש מאות אמה (כדתנן במדות פ"ב מ"א), שזה יוצא מאתים וחמישים אלף אמות מרובעות, וגודל חצר המשכן היה מאה אמה על חמישים אמה שזה יוצא חמשת אלפים אמה מרובעים, והוא אחד מחמישים מתוך מאתים וחמישים אלף אמות של הר הבית.

אמנם בפשוטו צ"ב דמה שייך להכא שיעורי של הר הבית והרי הכא עסקינן בתרומת המשכן ולא נזכר כאן כלל הר הבית והיאך אפשר לפרש דכוונת המקרא שמקום חצר המשכן הוא תרומה ממקום הר הבית, ועמד בזה בחתם סופר עה"ת כאן.

#### ביאור החת"ס י המשכן היה תרומה מהבית מדרש שסביבו

ולכך ביאר החת"ס 'על כן נלע"ד על פי מה שכתב במדרש (שמו"ר פרשה נ"א אות ב' יעו"ש במפרשים) שממותר תרומה זו כדכתיב 'והותר'

(להלן פל"ו פס' ז'), מאותו מותר בנו בית המדרש ללמוד תורה שם סמוך למשכן, והיינו פקודי המשכן משכן העדות, דתרי [משכן] הוה וכו', ונראה שבכל מקום חנייתם הפרישו באמצע ת"ק על ת"ק כהר הבית, והתרומה מזה המקום שהוא מאה על חמישים בנו חצר המשכן והמשכן בתוכו, והשיריים שסביבותיו לבתי מדרשות לכל אשר ידבנו לבו להיות מחובשי בית המדרש, ונמצא שהיה חצר חצר המשכן והמשכן התרומה מהקרקע של נדיבי לב לתורה, והיינו ויקחו לי תרומה קרקע לחצר המשכן, מאת כל איש אשר ידבנו לבו תקחו התרומה הזאת, וזאת התרומה אשר תקחו מאתם, מסתם בני ישראל שהתחיל דבר אל בנ"י, מהם תקחו זהב וכסף ונחושת'.

ומבואר בדברי החת"ס, דבכל מקום שחנו עשו בית מדרש חמש מאות אמה על חמש מאות אמה ללימוד התורה, ובאמצעו היה המשכן מאה על חמישים אמה, וזה היה תרומה של אחד מחמישים מתוך הנדיבי לב שנדבו ליבם ללמוד תורה בבית המדרש, ובאמת אף המשכן עצמו היה סמל לתורה וכדאיתא בהעמק דבר להנצי"ב (ריש פרשת תצוה) דהארון הוא כנגד התורה שבכתב והמנורה כנגד תורה שבעל פה יעו"ש.

ודבר זה שיש בית מדרש סביב למשכן, נשאר לדורות בבית המקדש, וכמו שכתב הרמב"ם (פ"ג מסנהדרין ה"א) 'עד אימתי יושבין הדיינין בדין וכו', אבל בית דין הגדול היו יושבין מתמיד של שחר עד תמיד של בין הערביים, ובשבתות וימים טובים היו יושבין בבית המדרש שבהר הבית', והיינו שבשבת ויו"ט שאין דנים בהם בבי"ד, היו עוסקין בתורה בבית המדרש הנמצא סביב לבית המקדש ומשם היה יוצא תורה לישראל.