# **CHAYEIN** Weekly Shabbos Inspiration (

פרשת ויקהל פרה תשפ"ה



Torah







Parshah Riddles



Halachah Challenges



Inyana **D'Yoma** 



לז"נ התינוק ירוחם בן ר' משה ע"ה

# CHAYEINE WEEKLY Shabbos Inspiration

פרשת

ויקהל *-*פרה

תשפ"ה

### PAGE CONTENT

- 3-4 Divrei Torah
- 5-7 Seuda Stories
- 8-9 Our Gedolim
- 10-15 Parsha Challenge
  - 16 Hilchos Shabbos Initiative
- 17-18 Halacha Q&A
- 19-30 Rav Kalman Krohn Story
  - 31 Comic Story
- 32-36 Nefesh Shimshon

## גליונות

- הג"ר שמואל פעלדער שליט"א
- הגר"ח קניבסקי זצ"ל 39-40
- 41-42 הגרי"ד אדלשטיין זצ"ל
- 43-44 א"ר משה שטרנבוך שליט"א
- 45-46 א"ר מאיר צבי ברגמן שליט"א
- 47-48 הגרב"ד פוברסקי שליט"א
- 49-50 הג"ר משה הלל הירש שליט"א
- 51-52 הג"ר יצחק זליברשטיין שליט"א
- 53-54 הג"ר מאיר גריינימן
- הג"ר דוד כהן שליט"א
- 57-58 הג"ר יחזקאל לווינשטיין זצ"ל

## **SPONSOR A WEEK OF CHAYEINU WEKLY!**

Call or Text: 732-301-4043 opt. 8#-2

Email: chayeinuoffice@gmail.com Zelle: chayeinuoffice@gmail.com



## דברי תורה לסעודת שבת

## The Shine of Shabbos

וַיַּקָהֶל מֹשָׁה אֵת־כַּל־עֲדַת בָּנִי יִשְׂרָאֵל ובו'. (לה, א)

ויקהל. כתיב לעיל (לד כט) כי קרן עור פניו וסמיך ליה פרשת שבת לומר שאינו דומה קירון פנים של שבת לשאר הימים (ב"ר יא ב) - בעל הטורים

The Baal Haturim explains that Parshas Vayakhel begins with Shabbos Kodesh directly following the end of Parshas Ki Sisa which discusses the קרן אור פניו that Mosher Rabbeinu had after receiving the *luchos*. The reason is based on the Medrash that says that on Shabbos a person's face shines brighter than the rest of the week.

Throughout the generations, there have been many *gedolim* whose enter *tzuras hapanim* changed on Shabbos. Talmidim of the Alter of Kelm, of ?? related that the Alter was a weak person and the entire week he looked pale and drawn, but come Shabbos, his face shone bright and he was almost unrecognizable as the same person!

Shabbos is *Yomah D'nishmasah*. It is a day when we have a *neshamah yeseirah* and on Shabbos, a Yid has the ability to derive *chiyus* not from *gashmiyus*, but from *ruchniyos*. When Moshe came down from Har Sinai, he had spent forty days and nights learning Torah without eating or drinking. His *chiyus* came from Torah, not *gashmiyus*. He was living a spiritual existence and that spiritual light shone through. On Shabbos a person has a greater ability to feel the *oneg* of *ruchniyus* because on Shabbos, our sustenance comes from the spiritual, not the physical. That is why אינו דומה קירון פנים של שבת.

## **Maros Hatzovos**

וַיִּעשׂ אֵת הַכִּיוֹר נָחֹשֶׁת וָאֵת כַּנּוֹ נָחֹשֶׁת בָּמַרָאֹת הַצּבָאֹת אֲשֶׁר צֻבָאוּ פֵּתַח אֹהֵל מוֹעֵד: (ויקהל לח, ח)

The kiyor was fashioned out of the copper the women used for their mirrors. Why was it made specifically from that?

The Netziv explains based on the Gemara in Brachos, נשים במאי זכיין באתנויי גברייהו בי מדרשא. A women's merit is the fact that she enables her husband and children to grow in Torah and avodah. The purpose of the kiyor is the same. It is the metaher, which enables Kohanim to enter the Bais Hamikdosh to do their avodah. That is the role of women. The ability of a Kohein to enter the Mikdash and serve Hashem is only as much as he can receive taharah from the kiyor, and a man's ability to grow in his avodas Hashem also requires the chizuk and support of the wife and mother in the home.

The Netziv adds that the *kiyor* wasn't only necessary for *avodah*. When Moshe Rabbeinu entered the Mishkan to speak to Hashem, even though he didn't need to wear *bigdei kehunah*, he still had to be *metaher* himself with the *kiyor*. The *kiyor* was a *hechsher* not only for *avodah*, but also for Torah. This is why Klal Yisroel in the Midbar were *zocheh* to the Be'er Mayim in the *zechus* of Miriam. The Be'er was also a mikvah and it is the women who are *machshir Klal Yisroel* to grow in their *limud haTorah*.

נשים במאי זכיין באתנויי גברייהו בי מדרשא!



## דברי תורה לסעודת שבת

## Tamei or Tahor?

ָזאת חֻקַּת הַתּוֹלָה אֲשֶׁר־צָּוָה יְקֹוֶק לֵאמֶר דַּבָּרוֹ אֶל־בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְיִקְחָוּ אֵלֶיף ּ פָּלָה אֲדֻפָּׁה תְּמִימָה אֲשֶׁר אֵיו־בָּהּ מוּם אֲשֶׁר לֹא־עָלָה עָלֶיהָ עְל: (חקת יט, ב)

Chazal tell us that Parah Adumah is considered a *chok* because it is מטמא את הטהורים ומטמא את הטמאים. Becoming spritzed with the ashes of the Parah Adumah makes someone who is *tamei meis tahor*, while at the same time, the Kohein who spritzes the person who became *Tamei Meis* becomes *tamei*. It is such a deep concept that even Shlomo Hamelech, the *chacham mikol adam* said "עמק עמק מי ימצאנה", and even he could not grasp a full understanding."

The *baalei musar* say that while Parah Adumah is a *chok* and we definitely can't attempt to fully understand it, there is a *mussar haskil* we can take from it, and that is that there is a concept of מטהר את הטהורים ומטמא את הטמאים. Every person is different and what may be *tahor* for one individual, may actually be *tamei* for a second. For example, the Chofetz Chaim writes that to say that a *baal habayis* who spends his day working learns a three-hour daily seder can be a compliment, while saying about a Kollel yungerman that he learns only three hours a day is a disgrace and is *lashon hara*.

This applies to so many areas in life. A person can look around him and think that if so many people are doing one thing, why can't I. For example, if they allow a certain level of technology exposure, or they go to certain places on vacation, then why do I have to be different. But that's not necessarily true. It depends on your specific level. On their level it may be necessary and *tahor*, relative to those with even a lower standard. But on your level it may be a *metamei*.





## **Baking Matzos with Rav Yisroel Salanter**

When Rav Yisroel Salanter's students had to bake *matzos* for Pesach, they asked their Rebbe in which areas should they be particularly scrupulous. After all, there are so many details that must be paid attention to when baking *matzos*, so they wanted to know what to focus on. They thought that he would tell them something that had to do with the laws of *chametz*. However, he surprised them and told them something else. He said that the woman in the bakery who kneads the dough is a widow, and it is very important to be very careful with her feelings. Make sure not to rush her, criticize her, or make her feel bad in any way. That is the most important thing that you could do, to make sure that your *matzos* are kosher.

## **Mechiras Chametz at Night**

Following the passing of their mother on the twelfth of Nissan, R' Volvi Gluck and R' Chaim Lazer Gluck, residents of Gateshead, England, flew to Eretz Yisrael for their mother's burial. Because their return flight was delayed, they didn't return home to Gateshead until after 11 p.m. on the night of *bedikas chametz*.

As their taxi pulled up to the Gluck home, the brothers were surprised to see someone standing at their door so late at night. The surprise turned to shock when they realized that the person was none other than the Gateshead Rav, Rav Betzalel Rakow, himself.

As they exited the vehicle, Rav Rakow approached them, holding up a piece of paper.

"R' Chaim Lazer," the Rav said simply, "you didn't sell your chametz yet!"

Leil Bedikas Chametz is a very hectic and stressful time for most people, especially a busy Rav. Yet Rav Rakow had the presence of mind to note that the late-returning Gluck brothers, tired and weary from their trip, and preoccupied with the petirah of their mother, hadn't taken care of mechiras chametz. And so he made it his business to be at their door, waiting for their arrival.

## It's Always Possible to Daven

During World War Two, the Biale Rebbe, Harav Yechiel Yehoshua, *zt"l* was exiled to a prison camp in Siberia. It was incredibly difficult to observe the *mitzvos* under camp conditions, but somehow the Rebbe managed. One year, in preparation for Pesach, the Rebbe and some other Jewish prisoners began squirreling away a supply of potatoes to help them survive the week of Yom Tov, during which they would not be eating bread.

But what about *matzos* for the *seder*? It was impossible to obtain flour. Flour was so scarce during wartime that the authorities allotted only a small amount of bread for each prisoner. There was certainly no flour left over for *matzos*. But it was always possible to *daven*, and that the Biale Rebbe did with all his might.





Incredibly, the machinery at the prison camp bakery broke down. Instead of distributing bread to the prisoners, the supervisors began distributing a daily ration of flour. The Jewish prisoners set aside part of their ration every day in order to save some flour for baking *matzos*. One of the prisoners carved rolling pins out of wood. The others *kashered* an oven.

Since the men were busy working all day, the women were in charge of kneading, rolling out and baking the *matzos*. The prisoner's joy knew no bounds when they managed to bake enough *matzos* for everyone. True, the *matzos* were a far cry from *shemurah matzos*, but they were definitely kosher for a time of emergency.

Just before Yom Tov, a package arrived from Baranowitz. The Biale Rebbe's sister the Rebbetzin of Koidanov, *a"h*, had sent *shemurah matzos* for the *seder*!

## **Redeeming Jews for Pesach**

One year right before Pesach, Rav Eliyahu Chaim Meisel of Lodz made a great effort to arrange for twelve thousand Jewish soldiers who were camped in the area to be granted leave so that they, too, could celebrate the Yom Tov. On Erev Pesach, Reb Eliyahu Chaim was given the good news that ten thousand men had been released! However, that meant that when Yom Tov would begin there would still be two thousand Jewish soldiers who would not be sitting at a *seder* table.

Reb Eliyahu Chaim was heartbroken. He decided then and there that until these soldiers were released he would not even enter his house! While others were spending the last few remaining hours of the day in preparation, Reb Eliyahu Chaim was busy rushing from place to place determined to find out where the general was stationed so he could petition for the remaining soldiers' release.

The sun had already set when he at last discovered where the general was located. But the precious information was of no use. The general's headquarters were in an army camp that was entirely closed off to outsiders. No man could enter it without the necessary papers.

Reb Eliyahu Chaim asked one of the respected men of the city to accompany him to the army camp. When they arrived, they saw that the camp was entirely surrounded by a high fence. "I have no choice," Reb Eliyahu Chaim said. And much to the surprise of his companion, Reb Eliyahu Chaim climbed the fence and jumped over to the other side.

No sooner had he landed on the ground than a guard came running toward him. The guard was shocked to see a Jew dressed in his Yom Tov best standing in front of him. Reb Eliyahu Chaim told the guard why he had come, and the guard ran off to tell the general the strange story.

The general asked for Reb Eliyahu Chaim to be brought to him. "How is it," the general asked, "that you had the courage to dare to enter this place?"

Reb Eliyahu Chaim could not contain his emotions. He began to cry and pour out his heart to the general. "How could I rest," he cried, "when on this night there are two thousand Jewish soldiers who have not yet been released?"





The general was touched by Reb Eliyahu Chaim's words. Realizing that Reb Eliyahu Chaim had risked his life for his fellow Jews, the general ordered the immediate release of the remaining Jews.

Upon hearing the good news, Reb Eliyahu Chaim joyfully returned to Lodz. He walked into and began his *seder* at four o'clock in the morning!

Compiled by Tzvi Schultz <a href="mailto:chinuchchaburah@gmail.com">chinuchchaburah@gmail.com</a>. Details of stories have not been confirmed.







The Saraph of Brisk

Rav Yehoshua Leib Diskin zt"l (1818 - 1898)

ב"ט טבת Yahrtzeit

Continued from last week...

Rav Yehoshua Leib's infinite patience manifested itself on many occasions when he helped clarify his brilliant Torah thoughts to those who were not so well versed. At his Motzei Shabbos Chumash *shiur*, his audience usually included two or three simple folk. Whenever they posed what they considered to be a difficult question he would treat it with all seriousness and answer it to their satisfaction. A Romanian shoemaker often came to him with "scholarly problems," which others treated with mockery and disdain. Rav Yehoshua Leib addressed the "problems" with due respect, ever careful not to embarrass the shoemaker.

Rav Yehoshua Leib delivered a daily four-hour Gemara *shiur* to an elite group of young *talmidei chachomim*. Throughout the summer of 1878, they covered no more than three pages of Gemara. A single phrase in a Tosafos once occupied them for three consecutive days, and a single *daf*, forty days. Seeing that his *talmidim* felt confident that they knew the *daf* thoroughly, Rav Yehoshua Leib said to them, "It is a mistake to think that we fully comprehend this *daf* of Gemara. We are like young children groping about with our limited intellects. But... to dwell any longer on this *daf* is impossible, for what will happen to the rest of the Torah? We should bear in mind, however, that we are still far from even understanding the simple meaning. Who are we? What are we?" Rav Yehoshua Leib then proceeded to expound upon that one *daf* of Gemara with simplicity and clarity, brilliantly integrating the true explanations and nuances.

He preferred to remain out of the limelight, living in a simple two-room dwelling. He followed the example of the Vilna Gaon in everything he did, always acting discreetly and modestly. He refused to benefit from others, never accepted a gift, and owned very few *seforim*. He never left money in his possession from one week to another; anything left over was





distributed to *tzedakah*. Rav Yehoshua Leib invested considerable effort in hiding his true spiritual stature from his contemporaries. Once, when he changed his dwelling place, Rav Yehoshua Leib accompanied the porter who was carrying the two boxes of his writings. He followed the porter all the way, at each step reminding him to be careful not to change the order of the boxes. The porter could not understand the Rav's anxiety and asked, "And what would be so terrible if I did change the order of the boxes?" Rav Yehoshua Leib explained, "The upper box contains my father's *chiddushim*, the lower one mine. It is not fitting for my writings to be on top of my father's!"

Though he was extremely self-effacing with regard to his own person, he reacted vehemently to the slightest affront to another *talmid chochom*. While serving as Rav of Lomza the *chazzan* of nearby Stuchin raised his hand against the *av beis din*. Rav Yehoshua Leib demanded that the man be removed at once. When asked by someone from a different city to rule upon a certain question, Rav Yehoshua Leib refused out of respect for the local rav. In Yerushalayim, he usually referred questions brought to him to Rav Shmuel Salant, Rav of the city. Even when a question arose in his own home, he would send for Rav Shmuel's opinion. He would insist that people add "Rav" when referring to the great Malbim.

Every pain that afflicted a *talmid chochom* affected him directly. One morning, Rav Yehoshua Leib learned that the home of the very elderly Maggid of Vilkomir, who had moved to Yerushalayim in his later years, had been burglarized and his clock was stolen. Rav Yehoshua Leib told his wife to find out what kind of clock it was and to buy an exact replica so that it could be replaced before the Maggid learned of the loss. He explained, "Any anxiety or grief for a man of the Maggid's age (he was then more than 100 years old) might shorten his life and must be prevented at all costs."

Reprinted with permission from "The Weekly Vort" by E. Lerner





## Parsha Challenge

## פרשת ויקהל

- 1. Where in the משכן were there flowers?
  - a. In which other instance in the תורה are flowers mentioned?<sup>1</sup>
- 2. When in this week's פרשה is jewelry mentioned?
  - a. List two instances in last week's פרשה that jewelry is mentioned.
  - b. List four other instances in the תורה that jewelry is mentioned.  $^2$
- 3. What other major event happened on the day of "ויקהל" that is not mentioned in this week's פרשה?
- 4. Where do we see the importance of the מדה of זריזות in this week's פרשה?
- 5. Which two items in the אהל מועד had the same letters in their names just scrambled? Bonus: Can you name a third item with the same letters?
- 6. I am known by more than one name,

About my size there is a מחלוקת,<sup>3</sup>

From my הלכות a lesson in דרך ארץ is learned,

I cannot save a ישראל who is חייב מיתה.

Upon me was a placed a warning to those who are not כהנים.4

I am mentioned in this week's פרשה.

Who am I?

7. We were first mentioned in בראשית,<sup>5</sup>

Two of us were famously used for the בגדי כהונה,

But in truth three of us were used.

We are mentioned in this week's פרשה.

Who are we?

#### Need a hint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In פרשת קרח

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> One in מקץ one in וישלח, one in מקץ and one in מטות.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> About my hight

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> At a later date

חוילה In ⁵

## Answers

- On the מנורה.
  - a. After אהרן's rebellion, אהרן's stick was placed in the אהל מועד and it sprouted flowers. (ארר (יז,כג).

(In the ישר המשקים's dream it mentions blossoming (מר), יוהיא כפרחת עלתהיי (מ,י), however it doesn't mention a flower. דודאים are sometimes mistakenly translated as flowers but they are actually a form herb or spice.)

- 2. The yidden donated their jewelry to the משכן.
  - a. 1) Yidden gave jewelry for the עגל.
    - 2) After the חטא העגל, the Yidden didn't put on their jewelry (ולא שתו איש את עדיו עליו לג, ד)
  - b. 1) אליעזר gave jewelry to רבקה.
    - 2) After עקב leaves with his family from שכם, he travels to בית אל. Before going to אל. he tells his family to get rid of all their jewelry from שכם that might have been used for ייויטמן כל אלהי נכר וגוי ונזמים אשר באזניהםיי (לה,ד) says פסוק says עייז.
    - 3) טבעת and a רביד זהב and a טבעת.
    - 4) After מלחמת מדין the yidden donated jewelry to the מטות לא,נ). משכן
- 3. ויקהל was the day after עצה). This was also the day that עצה). This was also the day that עצה נעה יתרו ענה נעי רשייי פרשת יתרו (עי רשייי פרשת יתרו יח, יג)
- 4. The נשיאים lost out because they didn't donate right away.
- 5. פרכת- כפרת the flowers on the מנורה
- 6. I am known by more than one name , האדמה העולה, האדמה החיצן, נחושת, העולה, האדמה

About my size there is a מחלוקת, - Either 3 אמות or 10 אמות high

From me a lesson in דרך ארץ is learned, - (כ,כג) א תגלה ערותך עליו (כ,כג) א points out: if

stones one must be careful not to be מבוה then קייו a person)

ו cannot save a ישראל who is חייב מיתה. - (כא,יד) - מעם מזבחי תקחנו למות (כא,יד).

Upon me was placed a warning

to those who are not כהנים, - The מחתות from קרח ועדתו

Who am I? - מזבח החיצון

7. Next week....

#### Last week's riddle:

I contain ten, - גרה

I am from those that are called ייקודשיי,

Aside from my primary purposes -

I was used to foil another's plans, - The יכות of the שקלים foiled 's plans

A remembrance for me is made. - I am read about and given בזמן הזה

I am mentioned in this week's פרשה.

Who am I? - מחצית השקל

## Pischei Parsha - Vayakhel

## Parsha Musings for Shabbos Table Schmoozings

#### **RIDDLES**

During the long Shabbos afternoons of the summer months, many communities offer special *shiurim* and learning programs. Who was the first to initiate such a program?

Hashem told Moshe to gather Bnei Yisrael<sup>1</sup> and teach them Torah, so that later generations would learn to gather on Shabbos to learn Torah publically.<sup>2</sup>

On which date did Moshe gather Bnei Yisrael to tell them to build the *mishkan*, and what other famous event occurred that day?

Moshe gathered them on the day after *Yom Kippur*.<sup>3</sup> On this same day, Moshe sat and judged disputes among Bnei Yisrael, and Yisro advised him to adjust his judicial system.<sup>4</sup>

## At the beginning of *Parshas Vayekhel*, Moshe lists all the parts of the *mishkan* by name.<sup>5</sup> How many *mishkan* items can you name by heart?

- The lower *yerios* and the golden hooks which held them together
- The upper *yerios izim* and the copper hooks which held them together
- The covering(s) made from the hides of eilim and techashim
- The *mishkan* beams and their rings
- The berichim poles
- The *paroches*, *masach* of the *mishkan*, curtains of the *chatzeir*, *masach* of the *chatzeir*, and the beams which supported them
- The silver adanim and copper adanim
- The aron, its poles, and the kapores
- The shulchan, its poles, and its keilim
- The menorah and its keilim
- The *mizbach haketores* and its poles
- The *mizbach haolah*, its poles, its ramp, and its *keilim*
- The kivor and its base
- The pegs and ropes which held down the curtains of the chatzeir
- The bigdei haserad which housed the keilim while traveling

#### Why does Moshe list all the keilim here? Don't we already know them from Parshas Terumah?

WE know them, because those *parshios* describe what Moshe was told, but Bnei Yisrael were hearing about it now for the first time.

#### Who was the FIRST person to contribute to the construction of the *mishkan*?

Yaakov Avinu "donated" the *Atzei Shittim*, by planting them in Mitzrayim so they would be available for the *mishkan* when the time came.<sup>6</sup>

## The women of Bnei Yisrael had reflective mirrors. From what material were they made?

These mirrors, which were fashioned into the *kiyor*, were made out of copper.<sup>7</sup>

## How old was Betzalel when he built the *mishkan*? 13.8

י ווא

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ל"ה א'

 $<sup>^{2}</sup>$ בית יוסף או"ח ר"צ בשם התנחומא (ולכא' ליתא לפנינו, ועי' כעי"ז בילקו"ש ריש הפרשה), והובא בש"ע שם

רש"י ל"ה א' <sup>3</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> רש"י י"ח י"ג

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ל"ה י"א

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> רש"י כ"ה ה', כ"ו ט"ו

 $<sup>^{7}</sup>$ רש"י ל"ח ח', אמנם עי' באב"ע

### **JUST CURIOUS**

Why did Moshe judge Bnei Yisrael AND command them about the *mishkan* in the same day<sup>9</sup>? Wasn't he likely to compromise the quality of these projects by trying to squeeze so much into one day?

- He had no choice: he had to adjudicate monetary disputes to ensure that all donations to the *mishkan* would come from rightfully acquired funds. 10
- In order for all of Bnei Yisrael to unite in the project of constructing the *mishkan*, we needed to have absolute *shalom*. The ideal time for this was right after *Yom Kippur*, when we achieve *achdus*, and the ideal setting was *Maamad Har Sinai*, where we experienced an atypical degree of "k"ish echad b"lev echad." Capitalizing on this ideal combination, Moshe rushed to settle any monetary disputes, thus fully achieving the necessary peace. 12

## Moshe gathered all of Bnei Yisrael to discuss the *mishkan*. Why not just gather the building committee?

He gave a basic description of what the project entailed, so that everyone would appreciate the necessity of donating.<sup>13</sup>

After Moshe described what was needed for the *mishkan*, Bnei Yisrael rushed away "*milifnei Moshe*," "from in front of Moshe," BEFORE they were "dismissed." How could they do that?

- They understood that he wanted them to go donate as soon as he finished speaking.
- They were so excited, that they left before they were allowed to.
- They were worried that Moshe would donate everything before they had a chance to contribute.

Betzalel suggested to Moshe, "If we make the *keilim* before we make the outer structure of the *mishkan*, we will have nowhere to put the *keilim*. Rather, let's make the outer structure first." Hold on! Even when the components of the outer structure were completed, they sat UNASSEMBLED, along with the *keilim*, from *Chanukah* time<sup>17</sup> until *Rosh Chodesh Nissan*! So why does it matter which components were MADE first? They could make them in any order, and just make sure to ASSEMBLE the structure first!

- Although the *mishkan* wasn't assembled right away, Betzalel attached the sections of the *yerios* immediately<sup>19</sup>, and draped these curtains over poles, forming a makeshift "tent" to temporarily house the *keilim* with respect and privacy, until it was time to assemble the *mishkan*.<sup>20</sup>
- When it was time to assemble the *mishkan*, they anointed its parts in the order of their construction. If they would make the *keilim* first, they would later have to anoint them first, and at THAT POINT they would be stuck with nowhere to put them.<sup>21</sup>

#### How big was the *kivor* supposed to be?

It had no predetermined size; rather, when constructing it, they used all the maros which the women donated.<sup>22</sup>

```
<sup>8</sup> סנהדרין ס"ט: <sup>9</sup> עי' לעיל <sup>9</sup> עי' לעיל <sup>9</sup> כלי יקר ל"ה א' <sup>10</sup> כלי יקר ל"ה א' <sup>11</sup> עי' רש"י י"ט ב' <sup>12</sup> כלי יקר שם ועיי"ש עוד <sup>13</sup> ל"ה כ' <sup>14</sup> אוה"ח שם <sup>15</sup> אוה"ח שם <sup>16</sup> ברכות נ"ה. <sup>17</sup> ברכות נ"ה. <sup>18</sup> מ' י"ז <sup>18</sup> עי' טור או"ח תרפ"ד מפסיקתא <sup>17</sup> מ' י"ז <sup>18</sup> מ' י"ז מ' י
```

## After repeating the details of the *mishkan* multiple times, the Torah summarizes, "Betzalel did everything Hashem told to Moshe." Why not JUST write that simple summary, without repeating the details?

Hashem loves the *mishkan* so much that He wrote about it in the Torah over and over again!<sup>24</sup>

#### **IN YOUR OPINION**

## When are people more likely to quarrel – on Shabbos or during the week?

Because we are very busy during the week, but have more free time on Shabbos, the Torah warns, "*Lo s'va'aru eish b'chol moshvoseichem b'yom HaShabbos*" – don't let the "fire" of *machlokes* sneak its way into your more relaxed, unstructured, Shabbos conversations.<sup>25</sup>

## What's the MOST dangerous thing in the world?

Having an opportunity to do a *mitzvah*, and letting it slip away.<sup>26</sup> The Torah praises Bnei Yisrael for running to build the *mishkan* right away, not because a delay would have jeopardized their *Rosh Chodesh Nissan* deadline – after all, they finished the construction months early – but rather, delaying a *mitzvah*-project is inherently bad.<sup>27</sup>

Imagine that one day the Rov's car breaks. You suddenly FEEL like you know how to fix it, but you've never studied cars, nor worked as a mechanic. Would you approach him and volunteer to take apart the engine?

When it came time to build the *mishkan*, Hashem filled members of Bnei Yisrael with the necessary wisdom and skill to complete this special project. These people suddenly felt like they had the requisite talents, and had the courage to approach Moshe to volunteer!<sup>28</sup>

## Look around at successful people. If you had to identify one thing that they have in common, what would it be?

The people who stepped forward to build the *mishkan* were those who were, "*Nesao libo*" – ambitious in *Avodas Hashem*, and willing to volunteer. <sup>30</sup> In fact, the "common denominator" among successful people is that they push themselves to undertake projects, often leaving their comfort zones. Our lack of success stems primarily from a lack of drive. <sup>31</sup>

## If you had a special skill that no one else was able to immitate, would you teach it to others? Why or why not?

Hashem miraculously gave Betzalel many unique talents, and also gave him the ability "*lehoros*" – to teach others. On the other hand, during the time of *Bayis Sheini*, there were certain families who knew a secret way to make the *lechem hapanim*, the *ketores*, and certain ways to sing *shira*, but since they refused to teach others, they are forever remembered negatively<sup>32</sup>.<sup>33</sup>

ל"ח כ"ב <sup>23</sup>

רמב"ן ל"ו ח', אוה"ח י"א <sup>24</sup>

 $<sup>^{25}</sup>$  כלי יקר ל"ה א' בשם העקידה שער נ"ה

מסילת ישרים בחלקי הזריזות <sup>26</sup>

דרש משה ל"ה כ' <sup>27</sup>

רמב"ן ל"ה כ"א <sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> ל"ה כ"א

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> רמב"ן שם

<sup>31</sup> דעת תורה שם

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> משנה יומא ג' י"א

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> אוה"ח ל"ה ל"ד

The artisans of the *mishkan* reported that Bnei Yisrael were donating too much, so Moshe told them to stop.<sup>34</sup> Who is complimented by this event?

- Bnei Yisrael, for donating so much.
- The artisans, for their honesty.
- Moshe, for declining to collect any more money than necessary.<sup>35</sup>

Have you ever begun a project for one reason, and found that during the execution of the project your motivations changed?

Often, someone starts a project *l'sheim Shamayim*, but after becoming involved in the day-to-day details of carrying it out, he becomes distracted by ulterior motives and self-interests. Regarding donations to the *mishkan*, the Torah repeats the term "*nedavah*," stressing that Bnei Yisrael donated to this project with a genuine desire to fulfill the will of Hashem, from beginning to end.<sup>36</sup>

Throughout the ages, our *gedolim* and *talmidei chachamim* have possessed sterling *middos*. Is this just a coincidence?

The *luchos* were placed in the *aron*. Likewise, we must build an exceedingly dignified and beautiful *aron kodesh* to hold a *Sefer Torah*.<sup>37</sup> Similarly, in order for the Torah to feel "comfortable" inside a person, such that he can become a *talmid chacham*, he must make himself into a fitting "*aron kodesh*" by perfecting his *middos*.<sup>38</sup>

## **Parshas Parah**

From the time we got the *mitzvah* of *Parah Adumah*, until the second *Bais Hamikdash* was destroyed, how many *paros adumos* did we have?

9: Moshe processed the first, Ezra the second, and there were 7 from Ezra until the *churban*. The 10<sup>th</sup> will be processed by Mashiach, hopefully soon.<sup>39</sup>

If a *Parah Adumah* has 2 hairs which have red roots, but are black on top – is it acceptable? The *parah*'s "redness" is determined by the red roots, and we cut off the black tops. 40

One who becomes *tamei meis* by coming in contact with a dead body can only become *tahor* by having the ashes of a *Parah Adumah* sprinkled on him. Although this process makes him become *tahor*, the *Kohanim* who process the *Parah Adumah* become *tamei* from doing so.<sup>41</sup> Does this mean that there will always be someone *tamei* in Bnei Yisrael?

No – in order for those *Kohanim* to become *tahor*, they don't need a *Parah Adumah*, so they don't need anyone else to become *tamei*. Rather, if they go into a *mikvah*, and then wait until sundown, they become *tahor*.<sup>42</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> 'ו-'ד'

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> רמב"ן שם

 $<sup>^{36}</sup>$ משלחן ר' אליהו ברוך ל"ה כ"ט

עי' רמב"ם הל' ס"ת י' י' ויורה דעה רפ"ב א' <sup>37</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Rav Pam on Pirkei Avos ג' כ"א

רמב"ם הל' פרה אדומה ג' ד' <sup>39</sup>

 $<sup>^{40}</sup>$  רמב"ם הל' פרה אדומה א' ג', ועיי"ש לענין השיעור של עיקר השערות

עי' רמב"ם הל' פרה אדומה פ' ה' <sup>41</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> שם



## Hilchos Shabbos nitiative—

If sorting or peeling was done in a permissible manner, including the condition of doing so immediately prior to the meal in which it will be used, is it permissible to change one's mind from using or eating the item?

Since the sorting or peeling were only permitted for immediate use, it is preferable that one should not change one's mind about using or eating the item. However, if some of the sorted or peeled food is eaten during the meal for which it was all intended, then the extras that did not get eaten may be left over.

## Is it permissible to return a pile of books to their proper places?

Books that are next to each other and are clearly titled are not considered a mixture since they are not small items. However, when a number of books are piled atop of each other, the pile is considered a mixture. Therefore, one should not return books that are piled to their proper places.

## Is it permissible to select and remove a specific sefer from a pile of seforim?

If the *sefer* is for immediate use, it is permissible to do so. However, if the *sefer* will not be used immediately, it is prohibited. Additionally, if the desired book is beneath other books on the pile, one may remove the unwanted books on top to reach the desired book immediately prior to use.

Is it permissible to arrange *Tehillim Mechulak* in its proper sequence after use?

It is not permissible to arrange *Tehillim Mechulak* in its proper sequence after use.

Is it permissible to sort a pile of seating cards, either in alphabetical or table seating order?

It is only permissible to do so within the time frame necessary for the upcoming meal preparation.

The Chofetz Chaim writes in the name of R' Yonasan Eibishitz that if one does not learn Hilchos Shabbos very well, it is impossible not to be עובר on a forbidden act on Shabbos.

To receive weekly Hilchos Shabbos sheets by email, subscribe at: <a href="mailto:Shabboshalachos@gmail.com">Shabboshalachos@gmail.com</a>
This sheet contains Divrei Torah and should be dealt with accordingly.

לזכות רפואה שלימה חי' מלכה בת בת-שבע



## וקראת לשבת עונג....

## אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

## QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

#### **VOL II WEEK 21**

ע' ביאוה"ל שי"ט ד"ה לאכול, וד"ה היו

The questions with their answers will be printed next week, along with another set of three questions.

#### **QUESTION 1**

I served a meat board by the סעודה, and I want to put it away by packaging the different meats in separate bags. Is there a בורר issue?

#### **QUESTION 2**

There is a big pile of ספרים on my table and I want to use one that is closer to the bottom. Can I take the top ones off to get to the bottom one?

#### **QUESTION 3**

I have a mess of different pieces from different games mixed together. Can I randomly take things out of the pile and put them back in their correct places?

## ANSWERS TO LAST WEEKS QUESTIONS

### **QUESTION 1**

I always put the חלה on the table before my wife lights the נרות, but I forgot to this week. Can I move the table on שבת? The table was set with plates and silverware when she lit.

**Answer:** Many people put the חלה on the table before lighting the נרות in order that the table doesn't become a בסים to the חשוב. Since the חלה is a critical part of סעודת שבת, it is considered more בסים to the חשוב to the חשוב. There are those who hold that this only works with the חלה, since it is the most necessary part of the סעודה. They feel that other foods or dishes that will be used for the סעודה can't outweigh the חשיבות of the חשיבות of the משנה ברורה (רע"ז-י"ח) which implies any items used for the סעודה would help. One can therefore be lenient if they forgot to put the חלה on the table, but had other items there.

continued....

FOR COMMENTS OR TO ADD YOURSELF TO THE EMAIL LIST SEND AN EMAIL TO BMNYSHABBOS@GMAIL.COM

## וקראת לשבת עונג....

## אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

## QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

continued....

#### **QUESTION 2**

I'm expecting a lot of company by the day meal and want to be able to move the Leichter when the candles go out Friday night. Can I put the חלה on the Leichter tray in order to allow me to move the tray with the Leichter in it?

**Answer:** While putting חלה on the table can make the table a בסיס לדבר היתר, putting חלה on a Leichter tray does not help the status of the tray. The ('רע"ט-י') משנה ברורה writes that a Leichter (or it's tray) will become a בסיס to what it is made for- the ז, not any other items that are with it, even if they are more valuable.

#### **QUESTION 3**

If the above idea of the חלה in the tray doesn't work, can I ask one of the waiters that I hired to move the Leichter off the table?

**Answer:** Generally, one may not ask a גוי to do something אסור, even if only an איסור מדרבנן (unless there is a great need). However, the ('רע"ו-ג'') writes that one may ask a גו to move a גר, even if it is still lit, if one is moving it to use the light elsewhere, or to use the area that the נר is occupying. Since a איז is allowed to move it himself through טלטול מן הצד to move it directly.





THE RIDVAZ, RAV YAAKOV DOVID VILOFSKY, WAS THE *RAV* OF THE town of Slutzk. He was a man who utilized every single moment of his time and was careful not to let his concentration in learning waiver for even a fraction of a second. Therefore, whenever he found himself out of the *beis midrash*—even just for the short walk home—he made sure to always be surrounded by students who would talk to him about various Talmudic subjects. This ensured that his mind was continuously occupied with Torah.

The ritual *shochet* and butcher in Slutzk was a man named R' Yisrael. While not a particularly learned man, he was the **quintessential**<sup>1</sup> 'simple' Jew of yore; a man who lived with pure faith and divided his days between earning an honest living, davening, and attending a daily *shiur*. Since he worked with animals, often a messy and dirty

quintessential: representing the most perfect or typical example of a quality or class

occupation, he had multiple sets of clothing to ensure that he would always be able to appear before his Creator to daven in clean clothes.

Each morning, he would awaken at dawn and don a fresh shirt, hurrying to the first Shacharis *minyan* in town. After toiling all day in his butcher shop, slaughtering, *kashering*, skinning, and selling cuts of meat, R' Yisrael would scrub up and change his clothes so that he was dressed pristinely for Minchah. Once he closed up shop for Minchah, his butchery would remain closed for the remainder of the day, since he utilized the time after Minchah to attend a *shiur*, after which he would daven Ma'ariv.

Thursday was the only day he would reopen his shop after Ma'ariv. Being that it was Erev Shabbos, there was a much greater demand for chicken and meat. R' Yisrael would stand on his feet serving his customers until very late Thursday night. He would finally close a mere few hours before dawn and hurry home to catch a few winks before Friday dawned.

There was a doctor in Slutzk, a non-religious Jew with a university education, who charged a fortune for his healing services. Dr. Abramovitch was a haughty man who **scorned**<sup>2</sup> Slutzk's population of *frum* Jews, who were sincere in their avodas Hashem.

One Thursday afternoon, Dr. Abramovitch was walking down the cobblestone main avenue when he passed the kosher butchery. There was a small crowd of shoppers reluctantly exiting the shop at the **behest**<sup>3</sup> of the butcher. Ignoring their protests, R' Yisrael continued sending everybody out. "Minchah, Minchah!" he called from behind his bushy beard, waving his arms to shoo them away. He pulled his short frame up carefully on tiptoes and began to pull down the iron gates that would lock the shop. To the disappointed hum of shoppers, he called, "Yidden, I'll be back after Ma'ariv! Have a good day!"

Dr. Abramovitch observed the scene, amused. His back erect as always, he held out his hand to the butcher as if to stop him from locking up. "Wait a minute here," he said importantly, the scorn evident in his voice. "What exactly is going

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> *scorned:* scorn: to feel or express contempt

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **behest:** a person's orders or commands

on here? You can't just close your store in the middle of the afternoon. There's a whole crowd of people here who need to buy things."

R' Yisrael sniffed, unimpressed by the doctor's **standoffish**<sup>4</sup> performance. "Excuse me," he huffed. "I'm also a person with needs, and I need to daven Minchah and Maariv. I'll reopen later for the customers who still need to make a purchase.

The doctor snorted. "Come on, Minchah? Ma'ariv? That's what this whole fuss is about? It's not like you're not doing anything right now. You're in the middle of business! You can't just pick up and run off for Minchah!"

"Excuse me, Mr. Doctor," R' Yisrael **retorted**<sup>5</sup>, already halfway down the street on his way home to change his clothing. He stuffed his hands into the stained pockets of his overalls and pulled himself up to his full, though not very tall, height. "Business is not everything. It's not like I'll be here forever. Minchah and Ma'ariv and my *shiur* in between—those are investments for the future, for my *Olam Haba*. I'll be back to serve you after Ma'ariv if you need. Good afternoon!"

Dr. Abramovitch strode after him, his lips twitching in amusement. "Oh, please, do you really believe in *Olam Haba*? Ask any educated person; it's clear that once a person dies, that's it. There's nothing more."

R' Yisrael turned around, his face flaming. "You really don't believe in *Olam Haba*?"

"I absolutely do not," the doctor replied, smirking. "But since you seem to be taking it very seriously, how about we make a deal? I'll sell you my *Olam Haba* for the sum of one ruble. I'll be a ruble richer, and you'll get more *Olam Haba*!"

"Olam Haba is worth a whole lot more than just one ruble," R' Yisrael said uncomfortably, not wanting to take advantage of the doctor's ignorance. "It's worth more than a million rubles! Olam Haba is priceless."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *standoffish:* distant and cold mannered; unfriendly

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> *retorted:* retort: to answer a remark or accusation with a sharp, angry, or witty reply

The doctor rolled his eyes. "Alright, then, I'm offering you the bargain of the century. Are you in?"

"I'm in," R' Yisrael responded, pulling out his worn wallet. A single ruble for the doctor's portion of *Olam Haba* was truly a good deal. He handed Dr. Abramovitch the ruble, who pocketed it. The two men shook hands.

"You have my *Olam Haba*," the doctor said **jubilantly**<sup>6</sup>, certain that he'd received a ruble for free.

R' Yisrael, equally certain that he had received the bargain, waved to the doctor before hurrying home to replace his stained clothing with something more presentable for *tefillah*. Standing in shul in his fresh clothing, he opened his siddur and began davening, promptly forgetting about the **bizarre**<sup>7</sup> exchange.

A few years passed. One morning, R' Yisrael was in his shop, trying to create some semblance of order before the first customers would arrive for the day. The early morning was quiet. The shop was locked, and he hummed quietly as he cleaned his equipment and set up the glass meat display. Suddenly, there was sharp knocking on the door. Annoyed, he fished out his pocket watch and glanced at it. As he had thought, it was too early for customers. He continued straightening up the display, ignoring the knocking; for the next half hour, he was still closed.

DID YOU KNOW?

Every country has its own currency, which is the type of money that is accepted when people want to buy things.

A ruble is Russian currency, and is worth a little more than a penny today. In 2024, each US dollar could be exchanged for 91.13 Russian rubles.

Here are some of the currencies used in other countries:

**United States:** Dollar

Europe: Euro

**Great Britain:** Pound

Canada: Loonie Switzerland: Franc

Japan: Yen Mexico: Peso Israel: Shekel China: Yuan

The knocking persisted, and he soon realized that whoever was banging on his door was also crying. It was a woman's voice, and the tears were evident in her voice as she pleaded, "Please, open up! Open up!"

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> jubilantly: with great happiness, in a way that shows success

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> bizarre: very strange or unusual

Worried, he went to open the door. An unfamiliar woman stood there, tears streaming down her cheeks. "How can I help you?" he asked in concern.

The woman looked at the floor. "Do you know my husband, the doctor?"

"A doctor?" R' Yisrael echoed in surprise. Doctors were expensive professionals, and their services were utilized only by the wealthiest or the most desperate. "I'm a healthy man. I've never been to a doctor in my life!"

"Are you sure?" the woman asked, her voice tinged with hope. "You don't know my husband, Dr. Abramovitch?"

"I'm so sorry, but I don't," R' Yisrael said apologetically, wondering where all this was leading.

The woman refused to back down. "You never spoke to a doctor, who sold you his *Olam Haba* for a ruble, or something like that?"

R' Yisrael scratched his forehead. "I have no clue what you are talking about!" he said firmly. "If you'd like, you can buy meat here, but there are no transactions regarding *Olam Haba* in this shop."

The woman began weeping. "My husband, Dr. Abramovitch, passed away recently. He appeared to me last night in a dream, where he recounted his horrifying judgment in the Next World. Since he stems from religious parents and had received a full Torah education, he should have lived a Torah lifestyle. Instead, he went to Berlin and pursued a medical degree. He kept absolutely no mitzvos. It was therefore decreed that he would be placed in the deepest bowels of Gehinnom.

"In my dream, my husband recounted how he had protested," Mrs. Abramovitch continued, sniffling into a tissue. "He told the *Beis Din Shel Ma'alah* that there was indeed one mitzvah he had done. Often, people approached him for medical care, yet they could not afford to pay for his services. Countless times, my husband donated his time and efforts to these unfortunate individuals and treated them for free. He saved many lives with the medicine and care he dispensed with no charge. 'Doesn't it say in *Chazal* that one who saves a life saves an entire world?'

my husband argued. 'In that case, I've saved many worlds, and I deserve *Olam Haba* for that.'

"Upon hearing my husband's argument, the *malachim* opened their records and perused them carefully. They began weighing all the good deeds which had been committed by Jews whose lives my husband had saved. They looked at all the generations that came forth from each of these Jews, and the merits my husband earned began adding up significantly. However, before they could reward my husband for these countless merits, one *malach* noted that my husband had once sold his portion in the World to Come to someone else. 'We can't award you your share, since it is no longer yours,' the *malach* said. 'You sold it to R' Yisrael the butcher for the price of one ruble.'"

The woman swallowed, cleared her throat, and continued with difficulty. "In my dream, my husband instructed me to give you a ruble and buy back his *Olam Haba* immediately. Can we take care of this right now?"

"You're right!" R' Yisrael cried out, suddenly recalling the irreligious man who had sold him his portion in *Olam Haba* one busy Thursday before Minchah. "I remember your husband! I remember the story. He did sell me his *Olam Haba*."

The woman sighed in relief and began opening her purse, but the butcher's next words halted her in her tracks.

"I'll be honest with you," R' Yisrael said slowly, tugging on his full beard. "I'm just a simple butcher. I pray three times a day, I learn a little between Minchah and Ma'ariv, I'm careful that my scale is accurate so I don't overcharge my customers...

"Other than that, I don't really have much time to do mitzvos. My *Olam Haba* is really not that great. But your husband, well, it seems he had a big portion in *Olam Haba*. We made a deal, and now his *Olam Haba* is mine. I'm sorry, but I can't afford to just give it up just like that."

Hearing his answer, Mrs. Abramovitch's sobbing renewed. "I don't know much about *Olam Haba*," she said between her tears. "All I know is that my husband needs this back. He got special permission to come to me in a dream in order to beg me to reverse the deal. Without this *Olam Haba*, he will be thrown into

the darkest depths of Gehinnom. Please, have compassion on my poor husband. Please let me buy his portion back."

R' Yisrael shrugged his shoulders and lifted his hands in a manner of helplessness. "I wish I could help you, but I also need that *Olam Haba*," he said **gruffly**<sup>8</sup>. "A deal is a deal. I'm sorry, but the portion in *Olam Haba* is not for sale."

Disappointed, distraught, and desperate, Mrs. Abramovitch pondered her options. She knew little about *frum* life, and she needed someone to assist her in helping her husband's soul. Resolutely, she decided to go to the *Rav* of Slutzk to discuss the issue. Her course of action decided, she left the butchery and made her way towards the main shul.

It was shortly after Shacharis, and the Ridvaz was heading out of shul, surrounded by his *talmidim*. As was his custom, he continued learning even as he walked, his hands gesturing excitedly as he discussed the intricacies of the *sugya*. Mrs. Abramovitch, who was waiting patiently a few steps down the road, was suddenly approached by the Ridvaz's *talmidim*, who were clearing the way for him. "Excuse me," they called to her. "The *Rav* is coming. Please move over!"

"I need to speak to the *Rav*," she responded, trying to sound confident and not moving an inch.

"I'm sorry, the *Rav* is a very busy person. Perhaps you can find someone else to speak to? Please move over and make way for the *Rav*."

"No, no, I really must speak to the *Rav*," she tried to explain, but her words fell on deaf ears. Seeing that it was very unlikely she would get to discuss her predicament with the *Rav*, she burst into tears.

The Ridvaz, in middle of a fierce discussion with his students, noticed a woman standing in his path, sobbing quietly. He motioned to his *talmidim* to allow her to approach. "What happened?" he asked her kindly. Calming down slightly, Mrs. Abramovitch recounted the entire story, beginning with her husband's death and ending with the butcher's refusal to reverse the sale of his *Olam Haba*. "I have no children," the woman concluded brokenly. "The only thing I have left from my

<sup>8</sup> gruffly: in a low, harsh, gravelly voice; hoarsely

husband is my memories. Now I'm going to be forced to live with the knowledge that he is suffering unimaginably in Gehinnom!"

Standing around, it was impossible for the Ridvaz and his *talmidim* not to feel sympathy for the pain of the anguished widow. "I think we should make a *din Torah*," the Ridvaz said softly. "There is a dispute between you and another Jew. Come to the shul tomorrow at three o'clock for a *din Torah*."

The grieving woman thanked the Ridvaz and left, feeling slightly hopeful. Someone was sent to the butcher to notify him of the upcoming *din Torah*.

In middle of weighing a hunk of meat on the scale, R' Yisrael's bushy eyebrows lifted deep into his brow line. "A *din Torah*?" he quaked. "Before the Ridvaz?" He was a simple man, and he had never been to the great Ridvaz before, and he trembled at the thought of it. However, he knew there was no alternative; he needed to obey the *Rav's* command.

The next afternoon, R' Yisrael arrived in shul, trying to convey his usual nononsense **demeanor**<sup>9</sup>, even as butterflies danced a *horah* in his stomach. The shul was crowded with shopkeepers, laborers, and businessmen. Everyone had heard about the story, and everyone wanted to see for himself what the outcome would be.

A heated discussion broke out among the assembled. Roughly fifty-percent of the crowd sided with the doctor's widow. "How can you be so heartless?" someone yelled at the butcher as he entered the *beis midrash*. "Have pity on the poor *neshamah*! Take back your ruble and let him have his *Olam Haba*!"

"Absolutely not!" the other half of the assemblage disagreed. "This is not just business; this is *Olam Haba*. This is the real world! Why shouldn't R' Yisrael enjoy what is rightfully his?!"

In the middle of the thick commotion, the Ridvaz entered the room accompanied by two other rabbinical judges. All three wore a *tallis* and *tefillin*. The crowd swiftly fell silent as they stood up respectfully. The *din Torah* began.

<sup>9</sup> demeanor: a person's conduct or behavior; appearance, presence

First, the Ridvaz called upon the widow and asked her to state her grievance. Trying to control her tears, Mrs. Abramovitch recounted her story for the third time. She reached its conclusion and the audience fell silent. Her pain was palpable. The crowd began murmuring, and the Ridvaz quickly called R' Yisrael up to the *bimah* to refute her claim.

"I know I will not live forever," the butcher began simply. "Soon, I will move on to the Next World. What do I have in the Next World? Almost nothing! I am like a pauper there! I spend all my time with chickens and cows. I barely have any mitzvos to my name! I bought the doctor's *Olam Haba*, and now it is mine, fair and square. I need it! I can't afford to sell it!"

When he finished speaking, the crowd erupted. People were yelling, people were accusing. Everybody had some opinion on the case. The Ridvaz held up his hand for silence and then announced that the *dayanim* would confer quietly in a side room and render the judgment half an hour later, but as soon as the Ridvaz and the *dayanim* left the main *beis midrash*, the **ruckus**<sup>10</sup> continued.

The butcher found himself under attack from all sides. A feisty character, he fielded their spirited retorts with ease, refusing to back down on his stance. For the next half hour, the decibel level in the *beis midrash* was such that it was impossible to hear what anyone else was saying.

The Ridvaz's entrance to the room had an almost magical effect on the crowd. The noise immediately died down. "During the *din Torah* we just had, the widow accused the butcher of refusing to sell back her husband's *Olam Haba*. The butcher insisted they had made a deal, and he was now the rightful owner of the doctor's *Olam Haba*." The Ridvaz finished this summary, and the crowd waited with bated breath for the verdict.

The Ridvaz continued, "The beis din has paskened that the original sale of the Olam Haba was invalid!"

A stir came over the crowd, and the Ridvaz continued. "Imagine someone worked in the forest for hours each day until he built up his muscles. Imagine if another individual would request to buy his muscles. He can't sell his muscles;

<sup>10</sup> ruckus: a noisy commotion

they are a part of him! They grew and were strengthened due to his work, and it is impossible to transfer this to someone else. When a person does a mitzvah, he is creating muscles," the Ridvaz explained. "There is no way to transfer those muscles to another person. They are not sellable."

Half of the crowd congratulated each other over the *Rav's* words. However, he wasn't finished speaking. "That fact that the sale is invalid is only the first part of the *psak*," the Ridvaz continued. "The second part of the ruling is that the doctor lost his *Olam Haba*."

"Even though the sale cannot be considered a sale, the fact remains that the doctor was willing to exchange his *Olam Haba* for a mere ruble," the Ridvaz said quietly, and the crowd fell silent immediately as they strained to hear his words. "By equating his portion in the World to Come to just one ruble, the doctor disgraced *Olam Haba*. To him it was worthless, and therefore, for him it will be worthless. There is a *braisa* in *Sanhedrin* which clearly states that one who doesn't believe in *Olam Haba* will not receive a portion in *Olam Haba*."

He gave the assembled just a few minutes to digest this before continuing. "There is one final clause to the ruling. The entire town has come out to hear the outcome of this *din Torah*, and a profound lesson was surely learned by all, regarding the terrible consequences of belittling or disbelieving in *schar v'onesh*, reward and punishment, one of the principles of *emunah*. The doctor, therefore, has been the catalyst for a tremendous *kiddush Hashem*. In the merit of this incredible *kiddush Hashem*, the doctor will receive *Olam Haba*."

"But honored *Rav*," the not-so-simple butcher cried out, "what will be with me? I was also a catalyst in this *kiddush Hashem*. I also want a cut of the profits in the Next World."

Smiling, the Ridvaz blessed R' Yisrael that he, too, merit an eternal portion in the World to Come, and both parties of the *din Torah* left their judgment satisfied.

## TORAS REB KALMAN



סיפורי צדיקים

Captivating stories full of Yiras Shamayim taken from Shmuessin that Reb Kalman Krohn z'tl gave in Adelphia Yeshiva Do you like what you see?

## **DON'T MISS OUT!**

Take your students to the next level!

Email torasrebkalman@gmail.com for a full preview!

This week we present
a story taken
from the all-new
Toras Reb Kalman
comprehensive
ELA series

(not the full classroom lesson)

Have a Wonderful Shabbos!

#### TORAS REB KALMAN HOTLINE

Vaadim & Shmussen given by **Reb Kalman Krohn zt"l** are now available by phone.

USA **732.913.5616** or **718.557.7711** E.Y. **02.313.6038** 

Option 1: Vaadim given in BMG Option 2: Shmussen given in Adelphia Option 3: Captivating stories taken from shiurim

To receive Vaadim by email or for questions and suggestions call/text 609.807.1783 or email torasrebkalman@gmail.com

Toras Reb Kalman Lakewood New Jersey 609.807.1783 torasrebkalman@gmail.com

## LEARNING FROM OUR LEADERS PIRCHEI AGUDAS YISROEL OF AMERICA

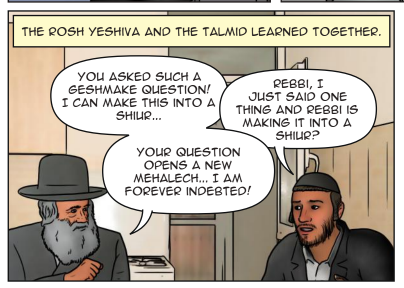
ONE FRIDAY NIGHT, A TALMID WAS INVITED TO LEARN WITH R' AVROHOM GENICHOVSKY, ZT"L, THE PRESTIGIOUS TCHEBINER YESHIVA MAGGID SHIUR, IN HIS HOME. THE BACHUR WAS SO EXCITED, HE ACCIDENTALLY RANG THE THE DOORBELL.

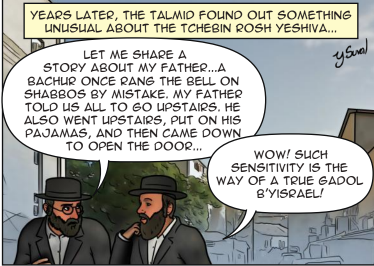












R' AVROHOM GENICHOVSKY נַצִּיל אַ אָרָא יָשְׂרָאַל או אסאר בארט פוזם האסטרוט אסאר אסטר און אין אָל דע דער ארצ VERY CLOSE TO THE יְצְיֵלֶ ת אוֹר יִשְׁרָאֵל הוו Petach איניבת אוֹר יִשְּׂרָאֵל הוו Petach וו איניבת אוֹר יִשְּׂרָאֵל הוו Petach וו Petach וו איניבת אוֹר יִשְּׂרָאֵל הוו Petach ווא איניבת אוֹר יִשְּׁרָאֵל הוו Ponevitz, and then יְצִייל מְלְּבּוֹדְקָה אוֹם איניבת הַלְּבּוֹדְקָה הווּ Petach הוא Pe CHOSEN AS A LEADING מְלִיד שְׁעֵרֹּך HE SERVED IN THE TCHEBINER YESHIVA FOR OVER 45 YEARS AND TAUGHT THOUSANDS OF מְלְמִידִים, R' GENICHOVSKY WOULD LEARN IN THE אָשְׁינָם ALL WEEK AND WOULD COME HOME ONLY FOR HIS TREMENDOUS SENSITIVITY TO HIS FELLOW JEW, R' GENICHOVSKY WAS AN AMAZING LEADER IN BOTH חָלֶד, AND ORGANIZED LARGE בְּּלֶח OPERATIONS, ESPECIALLY BEFORE חַלֶּם,



כ"ה תשרי 2012 - 1936 - 5773 כ"ה



# SHIMSHON

Divrei Torah on the weekly parsha and holidays from the teachings of Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"l



This publication is dedicated to the hatzlachah and zechus of אישראל בן רחל נחמה ויעקב בן רחל נחמה. May they grow to be talmidei chachamim and ovdei Hashem.







# No Fires on Shabbos

לא תבערו אש בכל משבתיכם ביום השבת: (שמות לה, ג)

## Do not kindle fire in all your dwelling places on the Sabbath day. (Shemos 35:3)

Besides ordinary, physical fire, there is another kind of "fire" that we should not kindle on *Shabbos*, and that is the fire of anger, as *Chazal* say in the *Zohar*.

In truth, anger is something to avoid at all times. *Chazal* emphasize the evils of anger. They say that someone who gets angry is considered as if he is worshipping idols, and all types of *Gehinnom* take hold of him.<sup>1</sup> Anger causes greater damage than all other negative things because an angry person loses his better judgment and his self-control, and is thus liable to do every bad thing.

However, there are times when a person needs to get a little angry. For instance, to offer reproval or to stand up for the truth. Also at home there are times when a person needs to get a little heated up in order to direct the members of the household on the right path.

In these situations, it is always forbidden for anger to get the better of him. He should rather do as our Rabbis teach: the anger should be on his face and not in his heart. This may be compared to someone who kindles a fire in order to warm his home. If it is in the proper amount, it is beneficial, and will not burn down the house.

Regarding this, our verse informs us that even "good" anger should not be kindled on *Shabbos*. Because *Shabbos* and *Yom Tov* are days of rest and joy. There is no place for anger on them.

Now, a Jew who engages in Torah study has the aspect of *Shabbos kodesh*. This is because *Shabbos* is the main source of *kedushah* in the world, and also Torah study is the source of life; it is the world's soul. A person who dedicates his life to Torah study

1 Nedarim 32a.

thus needs to minimize anger as much as possible and not get heated up even when it seems to be permitted.

However, things don't always go the way we would like, and we can learn from this, too. There are situations where a person does not succeed in exercising proper self-control, and anger comes over him suddenly and against his will. In such a case, anger should serve as a "red light" for him.

Chazal say:

If a person gets angry, we know that his sins are greater than his merits, as it says בּצַעל חֵמָה רַב פָּשַע – "The angry person has many transgressions<sup>2</sup>."<sup>3</sup>

In other words, anger serves a warning sign to a person that he is in a state of "His sins are greater than his merits."

This is a very, very dangerous state to be in. The Rambam writes:

Every person has merits and sins. Someone whose merits are greater than his sins is righteous, and someone whose sins are greater than his merits is wicked.... A person whose sins are greater than his merits immediately dies in his wickedness....<sup>4</sup>

We don't possess enough self-awareness to correctly judge our spiritual state. Even if a person sees himself as busily engaged in *mitzvos*, the Rambam writes:

Heaven weighs [a person's deeds] only

2 Mishlei 29:22.

according to the evaluation of the G-d of knowledge, and He is the One who knows how to balance merits against sins.<sup>5</sup>

However, if a person finds himself getting angry, the Torah tells us that this is a sure sign that he is in the dangerous state of "His sins are greater than his merits," and his life is in danger!

When this happens, a person needs to quickly do *teshuvah*. And not just for the sin of anger itself but also for his other sins, since he just found out that his sins are greater than his merits. A person can thereby get himself out of danger and merit a good and long life.

While we are on the subject of anger, let's talk about an area where anger can really flare up, and that is between husband and wife.

Love between husband and wife, *shalom bayis*, is not a matter of a few minutes. It means good, congenial and healthy communication in all areas of life. They do things in full cooperation with each other, and occasionally discuss problems in the home, or even some *divrei Torah*.

Let's see how *David HaMelech* handled a situation in which he perceived anger. In his case, it was Divine anger. There was a scary situation: a hundred Jews were dying every day from a terrible plague. Why such a harsh punishment? Why was *Hashem* so angry with them?

The answer is clear: the more closeness and intimacy there is, the more anger there is. And none is as close as husband and wife. What should one do in such a situation? Make up, and reestablish the *shalom bayis*. Marriage counselors always say that the

5 Ibid.



מוה"ר משוו בן אל יעזו וומבוז גו דצ"ר זמוח"ר ברוך זאב בן נפתלי קראוס זצ"ל

נדבת נכדיהם ~ עטרת זקנים בני בנים ותפארת בנים אבותם



<sup>3</sup> Nedarim ad loc.

<sup>4</sup> Mishneh Torah, Hilchos Teshuvah 3:1-2.

fact that a couple is angry with each other does not mean the situation is lost. They can discuss things and work them out. And the first step is to start talking again. When there is no communication, things seem unbearable and nothing can progress. But when the couple starts speaking to each other again, the anger subsides.

David HaMelech reasoned that if there is so much anger, it is a sign that we simply are not speaking to Hashem. It is a sign that there is no shalom bayis. This is because shalom bayis on its simplest level means that the couple speaks kindly to each other about all matters of life. When one gives the other a gift, the

other should say a nice thank-you.

So *David HaMelech* came to the conclusion that there was no communication between *Hashem* and His people. Therefore, he instituted the practice that a Jew should recite one hundred *berachos* every day. In other words, the Jewish People should speak "nicely" with *Hashem*.

If you received an apple, say "thank you." Recite the *berachah* of *borei pri ha'etz*. If you woke up in the morning, and thus received once again the faculty of sight, say "thank you." Recite the *berachah* of *pokei'ach ivrim*.



## Giving without Limits

וַיָּבֹאוּ הָאֲנָשִׁים עַל הַנָּשִׁים כּל נְדִיב לֵב הֵבִיאוּ חָח וָנֶזֶם וְטַבַּעַת וְכוּמָז כָּל כְּלִי זָהָב. (שמות לה. כב)

The men came with the women. All people of generous hearts brought bracelets, nose-rings, rings, private ornaments; all kinds of golden ornaments. (*Shemos* 35:22)

It is so wonderful what the Torah tells us about the generosity of the Jewish people for the *Mishkan*.

When the campaign was announced for raising *Mishkan* materials, everyone responded right away and brought the most precious things they had. They donated gold, silver and copper, as well as jewels and precious stones of various types. The women even took off their jewelry and brought it in for the *Mishkan*.

The response was so massive that those in charge of receiving the materials came and told Moshe, "The people are bringing too much!" Not only did they already bring more than enough, but they kept on donating more and more, without stop, until Moshe needed to make an announcement that people should please stop donating.

It was like the best possible dream for anyone who ever tried to raise funds for a *shul* or *yeshivah*. Imagine you are trying to get donations for a *mitzvah* cause, and you have to make a public announcement to please stop donating because there is already too much money!

And don't think our forefathers disregarded money. In the beginning of *Parshas Tzav, Rashi* explains that the word 12, with which the *parshah* begins, urges people to do as commanded even when it costs them money. People were always attached to their possessions and always felt it hard to part with them. When *Moshe Rabbeinu* looked for judges to appoint over the people, he didn't have trouble finding candidates who were wealthy (and who thus had no need to flatter and favor rich and important litigants) but he did have a hard time finding ones

who were dispassionate toward their possessions.<sup>1</sup>

Nevertheless, when it came to building the Mishkan, the people showed such generosity that after a single announcement, an unending flood of money started pouring in. Also the women, who were quite unwilling to part with their jewelry to make the Eigel Hazahav, when it came to building a Mishkan for Hashem they willingly took off their ornaments and brought them in. The participation was complete and wondrous, the likes of which we don't find elsewhere in the Torah, and we surely don't see it happening around us today.

Maybe it was because building the *Mishkan* was not a *mitzvah* like other *mitzvos*. It says:

ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם – They shall make a sanctuary for Me, and I will dwell within **them**.<sup>2</sup>

The Mishkan caused Hashem to dwell within the people themselves. The Shechinah came to rest not just in the Mishkan but within the Jewish people. This entails love and closeness to Hashem. The light of the Shechinah's presence is the true and lasting life. Its great illumination contains everything good and pleasant. So when the people heard that they have the opportunity to build a House in which

they will be unified with *Hakadosh Baruch Hu*, they simply poured out their gold and silver to attain this purpose, to the point that they needed to be stopped.

Also today we have ways in which the *Shechinah* comes to rest among us. *Chazal* say:

Husband and wife, if they behave meritoriously, the *Shechinah* is between them.<sup>3</sup>

We can see that most of the quarrels in the home are primarily about financial matters. The husband might the wife is spending too much, or the wife might want something that the husband doesn't agree to buy. Also with two friends, if they had a joint financial venture that did not turn out satisfactorily, they are likely to quarrel. This, too, causes the *Shechinah* to depart.

Let us remember our forefathers. Also they felt an attachment to money and possessions. And despite this, they poured out money like it was water, in order for the *Shechinah* to dwell within them. They didn't think twice. They just gave and gave and gave.

It is worth it for us, too, to give up on a little money, and not quarrel about it, so there will be peace in our home and our surroundings. Then *Hakadosh Baruch Hu* will bring His *Shechinah* to rest among us and will hurry the *Geulah Sheleimah*.

3 Sotah 17a.





# The Whole Torah is Connected

ווֵי הַעַמּוּדִים. (שמות לח, י)

## The vavim of the columns. (Shemos 38:8)

This *pasuk* speaks of the ווי העמודים, the pegs that were on top of the columns in the *Mishkan*. In Hebrew, a peg of this type is called a *vav* because its shape is similar to that of the letter *vav*. Early Torah

sources thus say that the whole Torah is like the ווי העמודים. This is because in the *Sefer Torah*, almost all of the columns begin with the letter *vav*. The most common letter in the Torah is *vav*.

<sup>1</sup> Rashi, Shemos 18:21

<sup>2</sup> Shemos 25:8.

Vav is not just the name of a particular letter. It also means "and." So the Torah is full of "ands." What does this signify?

It is actually a profound point. Unlike other languages, in which it is not usually correct to begin a sentence with "and," the majority of the Torah's verses actually begin with the letter *vav*. It says ויסע, and so forth.

This is because the whole Torah is one long continuous sequence. It begins with *Bereishis*, and goes on in a chain that connects one *pasuk* to the next, places brick upon brick, building forward unbrokenly. The first verse creates the second, the second creates the third, the third the fourth, from the very beginning through to the last *pasuk* of the Torah. This is why the Torah writes, "And Avraham," "And Yitzchak," "And Yaakov."

From Avraham came Yitzchak, and from Yitzchak came Yaakov, all the way down to the Giving of the Torah and entering *Eretz Yisrael*. The entire Torah is built this way.

This stems from the idea that a thing's end is tied to its beginning, נעוץ סופו בתחילתו. In every progressive sequence of connected steps, the end is tied up with the beginning. It is like a chain in which each part is interlinked, so the last part in the chain is linked up with the very first part. This basic principle enables us to understand many phenomena.

For instance, a child's development. Sometimes we see an eight-year-old child who on the one hand already understands *Gemara*, but on the other hand he plays like a young child. This is because he takes on each stage of his development a little early. He takes on the coming stage of growth when the previous stage is still in him, and this stage doesn't leave him until a little later. There is a point in the middle where the two stages interlink.

Another example is the fact that the *kedushah* of *Shabbos* spreads out into *Erev Shabbos* and into *Motzaei Shabbos*, thus going beyond its bounds while still retaining its identity. This is because it is a chain. It is all one unit. We can see that it is all part of the same main thing. Otherwise, the stages would be disconnected from each other, and each stage would be something on its own. It would not be *kedushas Shabbos*.

It is so also with the chain of time reaching into *Yemos Hamashiach*. The light of the days of *Mashiach* permeates backwards into the end of the period of *Galus*. Some claim that this is why we see the phenomenon of *baalei teshuvah* in our times. Someone who thinks about this phenomenon will realize that it is something that never happened before. It is so fitting to *Yemos Hamashiach!* People who were deep down in the forty-nine gates of *tum'ah* suddenly turn into impressive *talmidei chachamim*.

On the other hand, also the period of *Galus* permeates into *Yemos Hamashiach*. In other words, even after *Melech Hamashiach* will appear and take control of the world, there will still be terrible troubles called *Milchemes Gog uMagog*. Many nations and leaders will arise together to battle against *Hashem* and His *Mashiach*, as it says in *Tehillim* 2:1-2:

לָמָה רָגְשׁוּ גוֹיִם וּלְאָמִים יֶהְגוּ רִיק. יִתְיַצְבוּ מַלְכֵי אָרֵץ וִרוֹזָנִים נוֹסְדוּ יַחַד עַל ה' וִעַל מִשְׁיחוֹ:

This passage in *Tehillim* teaches us that we should not make the mistake of thinking that the moment *Mashiach* comes, everyone will understand that he is *Mashiach* and will recognize his rulership and accept *Malchus Shamayim*, and all the troubles of *Galus* will immediately come to an end. It doesn't work that way. The wars will go on until the *Ge'ulah Sheleimah* comes.

Published by Kollel "Nefesh Shimshon", Jerusalem –

as an ilui neshamah for Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"l, Headed by his sons Harav Yosef Dov Pincus and Harav Shmuel Pincus, shlita. For comments, dedications and donations:

nefeshshimshon@gmail.com

Do you want to receive the weekly edition?

Send us an email.

זכרון צבי מרדכי

# גליון שיעורי הלכה

#### שיעורי הרה"ג ר' שמואל פעלדער שליט"א דומ"ץ בית מדרש גבוה, ליקוואוד

שיעורים שמסר הרב שליטייא בלילי שבתות בבוגרי (אלומני) בית מדרש גבוה שיעורים שמסר הרב שליטייא עבר על הגליון

#### כי שם ה' אקרא הבו גדל לאלקינו (לב, ג)

בגמי (ברכות מה.) איתא דמקור מצות זימון לדעת רב אסי מהפסוק (תהלים לד, ד) גדלו להי איתי וגוי, ולדעת רי אבהו נלמד מפרשתינו כי שם הי אקרא הבו גדל לאלקינו. וראה משנייב (סיי קצב סקייא) דמצוותה מדרבנן וקרא אסמכתא בעלמא.

#### אופנים שונים בקביעות לזימון והימנעות ממנו

**מצוי** הדבר בסעודת נישואין ובשאר סעודות שמחה שהסעודה ארוכה, ויש בנייא שקשה להם איחור הזמן והם רוצים לסיים את סעודתם ולברך ברכהמייז טרם שיזמנו ויברכו המסובין כולם, אך שאלתם בפיהם אי שפיר למיעבד הכי מאחר והתחילו סעודתם עמהם וקייייל (סיי קצג סעיי ב ובמשנייב שם סייק יט) דחיוב לזימון נקבע באחד משני אופנים, או בתחלת סעודה שהתחילו לאכול יחד, או בסיום סעודה שגמרו סעודתן יחד, אייכ הם שהתחילו לאכול יחד עם המסובין לכאורה נקבעו עמהם לזימון, והאיך יוכלו להפקיע עצמם מזימון להקדים לברך לעצמם.

אמנם מצינו פתרון לדבר באגרות משה (או״ח ח״א סי׳ נו) שכתב עצה לדבר שיאמרו בפירוש קודם שישבו לאכול שאין מתכוונים להצטרף לקביעות עם שאר המסובין, ואז הגם שיושבין לאכול בשלחן אחד עם המסובין לא יתחייבו בזימון. והביא לדבריו ראיה מהרמ״א (סי׳ קצג סעי׳ לקביעות עם שאר המסובין, ואז הגם שיושבין לאכול בשלחן אחד עם המסובין לא יתחייבו ללא קביעות, דכיון שהם חוששים ויראים ג' שכתב בטעם המנהג שלא לזמן בסעודה בבית עכו״ם, דאף שקבעו לאכול יחד הוי כאילו לא קבעו עצמן בזימון מבעה המזון שלא לומר הרחמן הוא יברך את בעל הבית כפי שהדין נותן בבית עכו״ם, לכן מתחילה לא קבעו עצמן בזימון שלא יברך אחד לכולן אלא יחלקו עצמן וכל אחד יברך לעצמו. דבריו ברור מיללו שאף בישיבה דרך קביעות אם דעתם שאינם רוצים לזימון אינם נקבעים בעל כרחם.

עוד הוסיף האגיימ שאף המגייא (סיי תקנב סקייט) סמך על רמייא זה להלכה, לענין שלשה שאכלו יחד סעודה מפסקת של ערב תשעה באב, שאין להם לזמן שלא נקבעו לזימון מאחר ובסעודה זו יותר טוב שלא לזמן יחד. עוד מצא כדברים הללו בחכמת שלמה (סיי קצג סעיי א) עיייש. ולזה הסיק, שמאחר והרמייא והמגייא סוברים כן להלכה, יש לסמוך על זה למעשה כשיש צורך והכרח לצאת מוקדם במקום שמאחרין טובא והוא צריך להשכים למחרת. עכתייד.

יש לבאר מסקנת דבריו שכתב להקל רק כשיש צורך והכרח ולא היקל לכתחלה בשופי, שאין זה מחמת שלא נקט לגמרי את יסוד ההיתר של הרמ"א הנ"ל, דיסוד זה נראה ברור אצלו וסמך עליו לגמרי אחרי שאף המג"א והחכמת שלמה נקטו כן, אלא כוונתו היא דמכיון שיש מצוה להדר אחר זימון וכפי שכתב השו"ע (סי' קצג סעי' א) שאף שנים שאכלו מצוה שיחזרו אחר שלישי שיצטרף עמהם לזימון, א"כ כ"ש בנידו"ד שהם שלושה שאכלו שאין לאחד מהם להפקיע את עצמו בחינם מזימון<sup>2</sup>, לכן כתב להתיר להשתמש בעצה זו רק היכא שהוא צורך והכרח.

**הגם** שהצורך וההכרח המדובר באג״מ הוא באנשים הצריכים להשכים למחרת לעבודתם לצורך פרנסתם, אך ממנו נקח לעבוד את ה׳, ללמוד בכל שכן לענין תלמידי ישיבה ואברכי כוללים שרוצים לברך מוקדם כדי לשוב תיכף ללימודם דבודאי שפיר דמי לפרש קודם הסעודה שאינו רוצה להיקבע עמהם בזימון.

אמנם, יש שדנו לדחות דברי האג״מ בדימוי הדברים לציור הרמ״א והמג״א, וחילקו לומר שרק בסעודה בבית עכו״ם ובסעודה מפסקת שכל הסועדים לא קבעו עצמן לזימון וגם ניכר וידוע שאין בקביעותם לאכילה קביעות לזימון מאחר ואין דרך להיקבע לזימון בסעודות כעין אלו מועילה דעתם שלא להיקבע לפוטרם מזימון, משא״כ בקביעות לאכילה בסעודה רגילה שהדרך להיקבע לזימון והסועדים כולם קבעו עצמן לזימון, ורק אחד מן המסובים החליט בדעתו שלא להיקבע לזימון עמהם, אפשר שאין בהחלטתו כח להפריש עצמו מחיובם ולהיפטר מזימון.

מיהא נראה שיש לסמוך לכתחלה על פסקו של ר׳ משה הנ״ל, דיש להסמיך עוד שני צירופים להקל, שיטת הב״ח (סי׳ ר סק״ב) שהעתיקו המג״א להלכה (שם סק״ב) שאין נקבע זימון באכילה יחד בתחילת סעודה אלא באכילה יחד בגמר סעודה, הביאו המשנ״ב (סק״ה) וכתב שהגם שהשו״ע

ב כשם שמצינו בגמי (מנחות מא.) דבעידן ריתחא מענשינן אף על השתמטות מקיום מצות עשה, שעונשו הוא על כך שיכול היה לזכות במצוה והשתמט ממנה.

א דבריו שם מבוארים יותר בדרכיימ (ריש סיי קצב).

וכל האחרונים חלקו עליו, מיהו היכן שהדבר נחוץ מאוד ונוגע להפסד ממון וכדומה אפשר להקל להאחד לברך בפני עצמו קודם שיסיימו השניים סעודתם. ע״כ. ונראה לומר שהפסד זמן ללימוד תורה לא גרע מהפסד ממון.

צירוף נוסף, מה שכתב בספר יוסף אומץ (סיי קנט) להוכיח להקל בסעודות גדולות דאי"צ לזמן כלל, מדין המובא בטוש"ע (שם סעיי א) להתיר לבטל זימון בעשרה ולברך בזימון בשלשה היכא שיש לחשוש מפני קפידת בעה"ב, וז"ל, אף על פי דשלושה או עשרה שאוכלין אין רשאין ליחלק נראה לי דבסעודות גדולות שמאריכין מאוד ויש בהם שקשה עליהם האריכות אם מצד הבריאות או מצד איבוד זמנם אם מצד דאגתם שלמחרת לא יוכלו להשכים לתורתם או תפילתם אז יש היתר לברך בלא זימון וראייתי וכוי שמע ריש גלותא ואיקפד וכוי ועל זה סמכתי למעשה כמה פעמים וכוי אכן אם היו אצלי אחוזת מרעיי ראיתי שצרפתי עימי שנים מהם לזמן בנחת שעל ידי כן לא ירגיש בעל הסעודה ויפציר בנו לישאר בסעודה, עכ"ל. כפי שסיים, מהיות טוב יש להשתדל לזמן בשלושה שבזה לא יקפיד בעל הסעודה. וראה בערוך השלחן (סיי קצג סעיי ט) שגם הוכיח מדין הנ"ל להתיר לבטל זימון י' בסעודות גדולות ששוהין הרבה שעות, ויש מן היחידים שקשה עליהם הישיבה ורוצים לילך מהסעודה וא"א להם לאסוף עשרה מהמסובין לזימון, דאנוסים הם לברך בפחות מעשרה. אך לדעתו אין היתר לבטל לגמרי הזימון אלא עדיין יש חיוב לזמן

עוד רגע אדבר בדברי האגרות משה הנ״ל, במש״כ שיאמרו בפירוש קודם שישבו שדעתם שלא להיקבע, האם דבריו דוקא הם להצריך אמירה מפורשת, או שמא לאו דוקא ודי במחשבה גרידא. בספרי זמנינו העלו נידון זה אך לא ראיתי למי שהעלה בזה דבר ברור, לכך שאלתי את הג״ר ראובן שליט״א בנו של האגרות משה אם שמע מאביו הגדול את דעתו בענין, והשיב שכשהלך לסעודת נישואין אמר לו אביו שיהא דעתו שלא להיקבע לזימון עם הסועדים, ולא הצריכו אמירה לזה. וכן אמר גם הג״ר דוד פיינשטיין זצ״ל בשם אביו, ועוד הוסיף, שאף מש״כ אביו באגרות משה להצריך כוונה מפורשת איירי דוקא באדם שבדרך כלל נשאר לכל הסעודה, ורק פעם אחת אירע שרצה לברך קודם סיום הסעודה מאחר והיה צריך למחרת להשכים, לכך צריך בפעם הזו דעה מפורשת שאינו רוצה להיקבע בזימון, אבל אדם הרגיל בכל סעודת נישואין לסיימה קודם שאר המסובין אין צריך כוונה מפורשת, דבסתמא הוי כאילו כוון בפירוש.

יש לברר עוד כמה פרטי דינים מצויים בעזיבה באמצע סעודה, א. אדם הרוצה לסיים הסעודה קודם שאר המסובים, אך קשה עליו ויתור מצוה זו לגמרי והגם שאינו יכול לזמן בעשרה רוצה הוא לזמן בשלשה שזה יוכל בקל לעשות, האם יועיל לו לכוון קודם סעודה שאינו רוצה לקבוע עצמו עם עשרה אך רוצה לקבוע עצמו עם ג׳ ואז ישאר לו חיוב זימון כלפי ג׳ ויהא נפקע מזימון בעשרה, האם שפיר למיעבד הכי מאחר והכל תלוי כפי דעתו או שמא אין קביעות לחצאין וא״א להיקבע לשלשה ולא לעשרה.

מעיון באגיימ הנייל נראה שדעתו דאפשר לחלק בדעתו להיקבע לשלשה ולא לעשרה, וכן מצאתי מפורש בארחות רבינו (ברכות אות כא) בשם הגרייח קנייבסקי זצייל ששאל את מרן החזוייא בעת שלמד בישיבה, כשמזדמן לו לאכול על שלחן אחד עם עשרה בחורים וגומר לאכול ורוצה ללכת ללמוד האם חייב להמתין להם כדי לזמן בעשרה, והשיב לו שיהא בדעתו בעת שנוטל ידיו שלא להצטרף עם עשרה רק עם ג' ויזמן עם ג', ושאל אייכ גם זמון בג' יכול לבטל עיי עצה זו, והשיב לו דלבטל זמון לגמרי אינו כדאי, עייכ. בביאור עובדא זו ראה בספר כיצד מזמנין (סוף סי' ח) שכתב להגרייח לברר את תשובת החזוייא דלכאורה אם דעתו היה שלא להצטרף אייכ ממילא פקע ממנו זימון גם לשלשה והאיך אמר לו לזמן בשלושה, והשיב לו שכוונת הדברים היא שיהא דעתו להצטרף עם ג' ולא עם יותר.

ב. במקרה שהולך לסעודה אך אינו יודע אם יצטרך להקדים לעזוב באמצעיתה או ישאר עד לסיומה כגון שהוא תלוי ועומד במשך כמה זמן יתארך הסעודה, האם בכה"ג יוכל לכוון בדעתו על תנאי, שאם ישאר עד סוף הסעודה אזי רוצה לקבוע עצמו בחיוב זימון בעשרה, ובאם יצטרך לעזוב באמצע סעודה אזי דעתו שלא להיקבע בזימון, ואף שכאמור מצינו שמועיל לחלק בדעתו לקבוע עצמו עם ג' ולא עם י', מ"מ קביעות על תנאי גרע מיניה ויש לדון בו אם מועיל, שלחתי לשאול בזה את דעת הגר"ח קנייבסקי וכן את דעת הג"ר דוד פיינשטיין, ושניהם השיבו פה אחד דאפוער לשעות תנאי בזה

ג. המכוון בדעתו קודם סעודה שאינו רוצה להיקבע לזימון מחמת אריכות הסעודה, אולם לבסוף הסעודה לא התארכה כ״כ ונמלך בדעתו להישאר לסוף הסעודה לברך עם המסובין, האם יוכל לבטל דעתו הקודמת ולשוב להיקבע עמהם לזימון, כתב בשיעורי הגרי״ש אלישיב (ברכות נ.) שלא יוכל לזמן עמהם מאחר ופקע זימון מיניה, והעצה להתחייב מחדש בזימון ע״י שיאכל עתה כזית על דעת להיקבע עמהם לזימון, עצה זו כתב גם בשאלת רב להגר״ח קנייבסקי (כרך א ח״ב סוף פי״ז).

**למעשה**, פרטי דינים להמשתתף בסעודת נישואין ובסעודות ארוכות כיוצ״ב, ואינו רוצה להישאר עד סוף הסעודה אלא ברצונו לברך באמצע הסעודה ולצאת משם,

א. יש להקל במקום הצורך כגון שקשה בעיניו אריכות הסעודה מחמת שצריך להשכים למחרת לעבודתו וכ״ש אם חפץ לשוב ללימודו, שיכוון בדעתו קודם הסעודה שאינו קובע עצמו לזימון עם בני הסעודה ואז לא יחול עליו חובת זימון ויוכל לברך אימת שירצה.

ב. אם הוא רגיל לעולם לצאת באמצע סעודה מחמת הצורך, אינו צריך אפיי כוונה מפורשת קודם הסעודה לכך, אלא אמרינן שמסתמא דעתו כן, ולא יחול עליו חובת זימון ויוכל לברך אימת שירצה.

ג. במקום הצורך, אם רוצה להישאר בכלל חובת זימון שלשה, ורק יודע שלא יוכל לזמן בעשרה באמצע הסעודה דשמע בעהייב ויקפיד או שקשה, יוכל לכוון דעתו קודם הסעודה להיקבע רק לזימון שלשה ולא לעשרה.

ד. במקום הצורך שיודע שיוכל להישאר עד זמן מסויים ולא יותר, אך אינו יודע אם עד אותו זמן יסיימו הסעודה, יועיל לו לכוון קודם הסעודה להיקבע עמהם על תנאי, דהיינו שיתנה בדעתו שאם לבסוף ישאר בסיום הסעודה מעוניין הוא להיקבע לזימון עם הסועדים, ואם לבסוף לא ישאר לסיום הסעודה אינו מעוניין להיקבע עמהם.

ה. המכוון קודם הסעודה שלא להיקבע לזימון, ובסעודה נמלך בדעתו להיקבע עמהם, לא יוכל לבטל דעתו הראשונה ולזמן עמהם, אא״כ יאכל עתה כזית פת נוספת על דעת להיקבע בזה עמהם לזימון.



גיליון מס' 598 פרשת ויקהל-פרה תשפ"ה שנה שלוש עשרה

לעילוי נשמת הבחור **דוד** ב"ר **מרדכי** ז"ל **ברס** נלב"ע בשב"ק ט"ו אדר תשפ"ה הוקדש ע"י חבריו ממחזור ד' בת"ת **"אוחל תורה"** בני ברק

#### בעלי אסופות - פרשת פרה∞

#### כוונה מיוחדת בפרשת פרה

נשאל רבינו זצ"ל, בשו"ע (סי׳ תרפ״ה ס״ז) הביא, י״א שפרשת זכור ופרשת פרה אדומה חייבים לקראם מדאורייתא, לפיכך בני הישובים שאין להם מנין צריכים לבא למקום שיש מנין בשבתות הללו כדי לשמוע פרשיות אלו שהם דאורייתא, ומשמע שאם זה דרבנן א"צ וצ"ב למה וכי דרבנן א"צ לקיים, והשיב, אם זה דאורייתא זו חובת כל אחד ואחד אבל אם זה דרבנן זה חובה שיהיה קריאת התורה במקום שיש מנין וזה רק חובת ציבור, ונשאל רבינו, למה כ' המשנה ברורה (סי' תרפ"ה סקט"ז) דהרבה אחרונים כ' דאין פ' פרה מדאורייתא, ומ"מ מבואר במשנ"ב (סי' ס' סק"י) דאפילו במצוה דרבנן ג"כ צריך לכוין לצאת ידי המצוה, שפרשת פרה אף אם זה דרבנן, צריך לכוין לשם מצוה דמצוות צריכות כוונה, ואם זה ככל קריה"ת שחובת ציבור, הרי בכל קריה"ת אין דין לכוין ולמה בזה יש לכוין, והשיב, מ"מ כיון שזו מצוה מיוחדת יש לכוין לשם מצוה זו, (קובץ בנתיבות ההלכה ל"ד עמוד רל"ו). שמו"ת בד' פרשיות

נשאל רבינו זצ"ל, האם יש ענין לקרא הד' פרשיות שנים מקרא ואחד תרגום, והשיב, לא, (חידושי הגר"ח קניבסקי ד' פרשיות אות א', וכ"ה בתרוה"ד סי' כ"ג דסגי במה שקוראן בזמנם, וכן עי' בשו"ע סי' רפ"ה ס"ז לגבי קריאת יו"ט, ובמג"א שם סק"י הביא התרוה"ד, ועי' בספר לקט יושר סוף דרש חנוכה עמוד קנ"ד ענין ב' מהנהגת רבו התרוה"ד, שהיה מעביר פ' זכור שנים מקרא ואחד תרגום. וגם פ' פרה משום דתוס' שאנץ כתבו דאף פ' פרה מן התורה ואגב זה השנים היה מעביר כל הארבע. ועי' בשו"ת אגרות משה חאו"ח ח"ג סי' מ', ועי' במג"א שם סקי"ב ובכה"ח סי' רפ"ה אות ל"ו משכנה"ג הגב"י ד' לענין קריאת ההפטרה שלהם, שכ' המג"א דמשמע שיש לקרא הפטרת ד' פרשיות, ובשכנה"ג כ' לקרא ההפטרה של הסדרא, ורבינו זצ"ל היה נוהג לקרא גם ההפטרה שקוראים למעשה בד' פרשיות, וגם מה שהיה ראוי לקריאה בפרשה זו, ועי' בס' אלא ד"א של הלכה פ"ל ס"ז ע"פ החיד"א בעבודת הקדש מורה באצבע אות קל"ב ומג"א סי" רפ"ה סקי"ב שיקרא הפטרת השבוע וכ"כ המשנ"ב סק"כ, ועי' בדה"ח סי' מ"ט ס"ד שיקרא הפטרות ד' פרשיות שקורין בביהכנ"ס ולא הפטרת השבוע, וכ"כ בשו"ע הגר"ז סי' רפ"ה ס"י, ורבינו זצ"ל יצא ידי

#### מקור מה"ת לקריאת פ' פרה

בשו"ע (סימן תרפ"ה ס"ו) כתב, י"א שפרשת זכור ופרשת פרה אדומה חייבים לקראם מדאורייתא לפיכך בני הישובים שאין להם מנין צריכים לבא למקום שיש מנין בשבתות הללו כדי לשמוע פרשיות אלו שהם מדאורייתא, וכ"כ השו"ע (סי' קמ"ו ס'ב) דפרשת זכור ופרשת פרה שהם בעשרה מדאורייתא וצריך לכוין ולשומעם מפי הקורא, ובמג"א (שם בהקדמה לסי' תרפ"ה) כתב לא ידענא היכא רמיזא פ' פרה מן התורה, ואמר רבינו זצ"ל ליישב בשם אביו מרן הקה"י זצ"ל, שנראה שהמקור הוא מהא דכתיב למשמרת למי נדה חטאת היא דמשמע שצריך לזכור (שערי ציון ח"א סי' י"ז ס"ה ועמש"כ בזה הקה"י בספרו ברכת פרץ פרשת חקת דזה נלמד מוהזרתם את בני ישראל מטומאתם ועי' מש"כ בספר נחל איתן סימן ט"ו ס"ב סוף סק"ו ועי' במשך חכמה פרשת חקת פי"ט כ' מיומא ב' א' מדכ' בתקרא פ"ח ל"ד כאשר עשה ביום הזה ציוה ה' לעשות לכפר עליכם, לעשות, אלו מעשי פרה, ואמר שם ה' א' זה הדבר אפילו דיבור מעכבא. אם כן, כי ילפינן לדורות גם בפרשת פרה מקרא מעכבא טרם עשיית הפרה. ונמצא בשעת עשיית הפרה, מקרא פרשה מעכבא והחי אז דאורייתא).

#### ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה- **1586 מהילות** 073-2757000 שלוחה- **4310** 

#### נשים בשמיעת פרשת פרה

בס' שאלת רב (ח"ב פמ"ח ס"ב) נשאל רבינו זצ"ל, אשה שואלת, אם יש ענין שנשים ילכו לשמוע פרשת פרה, דכאן לא שייך מש"כ החינוך (מצוה תר"ג) דנשים אינם בפ' זכור דלאו בנות מלחמה נינהו, דגם הם חייבות ברבן פסח וצריכות להטהר, והשיב רבינו זצ"ל, הגר"א כתב (סי' קמ"ו ס"ב וסי' תרפ"ה ס"ז) שאין דעה שהוא דאורייתא.

ובס' מועדי הגר"ח (ח"א סי' תרע"ט) נשאל רבינו זצ"ל, האם נשים חייבות לשמוע פ' פרה, והשיב, החזו"א סבר שא"צ. ועי' מש"כ בשו"ת משנת יוסף (ח"י סי' ק"ל) דגם אם נשים חייבות להטהר ברגל אין חיוב קריאה מה"ת בנשים, ועי' במועדים וזמנים (ח"ב סי' קס"ח) דלכו"ע אין נשים צריכות לשמוע פרשת פרה דמצות טהרת פרה אדומה חל על הציבור ולא על נשים.

#### ליתן לקטן קודם בר מצוה לקרא פ' פרה

נשאל רבינו זצ"ל בענין קטן שעתיד להיות בר מצוה, והכין עצמו לקריאת מפטיר לפרשת פרה, האם יניחוהו לקרות, היות שקי"ל שמעיקר הדין פרשת פרה מדרבנן, עיין ביאור הגר"א (סי' קמ"ו ותרפ"ה), והשיב, כפי המנהג (שו"ת הגר"ח קניבסקי עניני תפילין ובר מצוה סי' פ"ב, ועי' שונה הלכות סי' רפ"ב ס"ח דבשעת הדחק כשאין שם גדול ותתבטל הקריאה מסתפק הפמ"ג ובדה"ח מיקל בשעת הדחק מלבד בפרשת זכור שהיא מן התורה ואין קטן מוציא בה את הרבים ועי' שם סי' תרפ"ה דין י"ח בענין פרשת פרה).

#### קראו פ' זכור ופרה ועברו בי"ד השנה

שאלו מרבינו זצ"ל, אם קראו פרשת זכור או פרה בזמנם, ולאחר מכו עברו בי"ד את השנה, האם צריך לחזור ולאחר מכו עברו בי"ד את השנה, האם צריך לחזור ולקרוא שנית, שהרי הוברר שלא היה חיוב קריאת זכור ופרה עדיין, או דילמא כיוון שבשעתו הייתה הקריאה כדין שוב יצא ידי חובת זכירת מעשה ומחיית עמלק או קריאת פרה, והשיב רבינו שיחזרו לקרא, (מחשבת עם עמוד חבת"נו)

#### להשאר להפטרה בפ' זכור ופ' פרה

בס' ארח דוד (אות רפ״ח) הובא מהגאון רבי דוד בהר״ן זצ״ל שהורה לנשים שבאו לשמוע במנין שהיה בביתו פרשת זכור ופרה, שישארו לשמוע גם את ההפטרה, ובעלי ארח (שם אות שנ״א) הובא מכתב רבינו זצ״ל, שיש ענין לשמוע גם ההפטרה, (אולי קאי רק על זכור או דהמחמירים בקריאה יש להם כמו כן להחמיר בהפטרה, ועי׳ בקונטרס הזכרונות ס״׳ ל״ג ס״א להם כמו כן להחמיר בהפטרה, ועי׳ בפ׳ זכור, ועי׳ ארחות רבינו ח״ג ל״ג אות ה׳ שמון הקה״ היה מעיר את בנותיו אף כשהיו קטנות כדי שילכו לביהכ״נ לשמוע קריאת זכור אכדעת החת״ס בשם רבו רבי נתן אדלר זצ״ל ובנין ציון החדשות סי׳ ח׳ ומביא שם מרבינו שמרן החות״א זצוק״ל אמר לו אין הנשים חייבות לשמוע קריאת זכור).

מדור זה נכתב לעילוי נשמת אבי מורי הרב **ברוך מאיר** ב"ר יעקב ישעיהו ויסברג זצ"ל ואמי מורחי מרת **רבקה** בת רבי **פסח יעקב אנגל** זצ"ל תנצב"ה

#### עורך: יצחק גולדשטוף

# שַׁנִים קַדְנווֹנְיּוֹת על גדולי הדורות פרק138

עובדות הדשות ונדידות מפי רבינו מרן זצוק"ל!

#### מדור שנים קדמוניות - השבועות הבאים בעזה"י:

האון רכי צהק אלתן ספקטד אכ"ד קיבוא (כ"א אד תרו"ז) | תרה"ג ר' טוביא כילס ז"ל מחשוני מתפללי ביהכנ"ס להרמן" נשמה לקבל מקוראינו הנאמנים מסמכים, תמונות, עובדות ומעשיות הקשורים להנ"ל

## הגאון רבי יצחק אלחנן ספקטור אב״ד קובנא (כ״א אדר תרנ״ו)

הגאון המפורסם בדורו רבי יצחק אלחנן ספקטור, נולד בשנת תקע"ז, וטרם הגיע לשנת עשרים כבר נתבקש לכהן כרב ואב"ד. במשך חייו כיהן ברבנות העיר זאבלין, ואחרי כן בבארעזא, ניעשוייז, נובהרדוק, ובשנת תרכ"ד בעיר קובנא, שם התפרסם בכוחו הגדול בהנהגה של תורה ויראת שמים כאשר נשא בעול הציבור והיחיד בענווה מופלגת, והיה נערץ מאוד כל בני דורו. נלב"ע כ"א אדר תרנ"ו, ואת חידושי תורה כתב בספריו באר יצחק, נחל יצחק, עין יצחק,

#### להניח אחרונים על ראשונים

אמר רבינו כי שמע שפעם ראה מורו ורבו רבי אליהו דושניצר זצ"ל, בחור שמניח את ידו על הגמרא, העיר לו רבי אליהו בעדינות; אמנם ידך קודש, כי יד יהודי, ובן תורה בפרט, היא קודש, אבל הגמרא הרי היא קודש קדשים, ורבי יצחק אלחנן ספקטור פוסק (ראה בתולדותיו, בספר תולדות יצחק פרק י"ב אות ה") שגם בספרים גופא, אין להניח 'ראשון' על 'גמרא' יצחק פרק י"ב אות ה")

או 'אחרון' על 'ראשון', ולכן אל תניח את היד על הגמרא.... (כל משאלותיך עמוד קמ"ח).

#### "המסכת שלו"

סיפר רבינו משמו של אביו מרן הסטייפלער: ש"המסכת" של רבי יצחק אלחנן, בה היה בקי מאוד, היתה מסכת בבא מציעא, וכמעט כל דבר שהיה נשאל היה מביא ראיה ממסכת זו... (מפי רמ"ז שליט"א)



הגה"ק רבי יצחק אלחנן ספקטור זצ"ל

#### **מיהו הרופא האמיתי** באשר בצה בדינו לשורר של בוחה הנדול של

כאשר רצה רבינו לעורר על כוחה הגדול של אמונה, סיפר את העובדא הבאה:

רבי יצחק אלחנן זצ"ל היה סח עובדא אותה שמע מפי רופאו של הקיסר שהיה בדורו, פעם הוזעק הרופא אל הקיסר, היה זה ביום שישי סמוך לשבת קודש, וכאשר יצא מחדרו של הקיסר, הרופא מבחין באשה שהמתינה לו, והתחננה על נפשה.

תאשה סיפרה בצער לרופא, על בנה שהוא חולה מאוד, ושיועיל להיכנס לראותו. הרופא הסכים ובא אליה, וראה שאכן הוא חולה מאוד, ומצבו מוגדר כגוסס הנוטה למות, וכי אין לו כל תקווה, ובכל זאת הרופא רשם "רצעפט", (מרשם רפואי), ואמר לאשה שתלך לבית מרקחת, ותקנה את התרופות שרשם, ותתן לחולה ארבע טיפות, כל שבע עשרה דקות. והרופא הלך.

ביום ראשון הזדמן הרופא למקום מגוריה של האשה, והנה הוא רואה את הבחור שרק לפני יומים נטה למות, ועכשיו הוא מסתובב ברחוב. התפלא הרופא מאוד ושאל את אמו מה אירע.

האמא לא הסתירה ממנו וסיפרה לו דברים כהויתן: "מכיון שהזמן היה קרוב מאוד לכניסת שבת, וחשבתי שבין כך כבר לא אוכל להשיג את כל התרופות, והרי אני יודעת מיהו הרופא האמיתי של כל החולים והמחלות, ולכן הרתחתי מים, ושמתי בהם את נייר הרצעפט, ונתתי מהם לחולה ארבע טיפות כל שבע עשרה דקות,

והנה אתה רואה את התוצאה" סיימה האשה בהתרגשות.... (דרך שיחה

חלק א' עמוד דנ"ג).

מי הרופא האמיתי? קבוצת רופאים מבית חולים 'בלינסון' ביקשו לעשות סיום למסכת שלמדו במשך תקופה - בחדרו של רבינו.

#### אשה המאבדת מעות

אמר רבינו משמו של רבי יצחק אלחנן, שאשה נשואה שאבד לה כסף, לא נאמר אצלה חדין ש'אדם עשוי למשמש בכיסו בכל שעה' ומסתמא התייאשה, כי הכסף אינו שלה, ובעלה הלא לא ממשמש בכל שעה בכסף שאצלה, ואם כן יתכן שהמוצא קיבל את הכסף לפני ייאוש (ראה בשו"ת מגן

> שאול סימן קס"ב, נחלת אליהו שהוציא רבינו מתורת רבו ד"א דושניצר, ב"מ אות פ"ו).

#### חמר מדינה

כשדיברו עם רבינו על עשיית קידוש במקשה שהוא 'חמר מדינה', היה אומר שדעת החזון איש שבזמנינו אין משקה שניתן לקבוע שהוא חמר מדינה (ראה בקונטרס הזכרונות סוף סימן י"ט), אך ציין מעשה רב, על רבי יצחק אלחנן שפעם קידש על כוס תה"א במקום יין.



רבי יצחק אלחנן אב"ד קובנא

מלבד בקיאותו הנודעת של רבינו בכל חלקי התורה הקדושה, היה גם בקי מאוד בתולדותיהן של צדיקים. ויידע רב היה לו בתולדות האי צדיק וקדוש רבינו יצחק אלחנן זי"ע מקובנא.

פעם נשאל רבינו מרבי יצחק זילברשטין, אודות משולח אחד שבא לגביר אחד להתרימו לענין צדקה למוסד תורני, והנה בדרכו נודע לו כי אותו הגביר מתקשה בסוגיא פלונית. המשולח ישב ולמד את הסוגיא כראוי, וכאשר בא לגביר ושמע ממנו כי הוא מתקשה בסוגיא ההיא, תיכף ומיד פשט לו את כל הסוגיא, והאיר אותה באור נהיר וברור. מיותר לציין את התפעלותו של הגביר, שבעקבותיה הכפיל את התרומה. ואחרי כן דן המשולח האם יש כאן חשש של גניבת דעת, שרק מחמת שידע מראש והכין את הסוגיא הרשים את הגביר.

כתשובה לשאלתו, הביא לו רבינו סיפור מתולדותיו של רבי יצחק אלחנן ספקטור זצ"ל:

היה זה כאשר היה רבי יצחק אלחנן בדרכו להתקבל לרבנות בעיר נישוועז. באמצע הדרך התעייף העגלון, ועצר למנוחה בבית מלון. רבי יצחק אלחנן, למרות עייפותו הרבה, שאל את מנהל בית המלון האם ברשותו איזה ספר להגות בו, ובעל המלון ענה שאין לו שום ספר, מלבד סידור תפילה עם פירוש 'דרך החיים'. והוא מסר אותו לידיו.

ורבי יצחק אלחנן פתח את הסידור והנה נזדמן לו במבטו הראשון דיני קריאת התורה, והוא אכן עיין בהם. לאחר שהות קצרה התאושש העגלון והמשיך בדרכו.

ויהי ממחרת, כאשר הגיע רבי יצחק אלחנן לאותה העיר, נזדמנה בבית המדרש שאלה בדיני קריאת התורה, ורבי יצחק אלחנן פסק כדברי ה'דרך החיים'. אך הלומדים החריפים שבעיר התפלפלו עמו והביאו ראיות לכאן ולכאן, עד שהוחלט שיפתחו את ה'דרך החיים' וכדבריו יעשו, והנה נמצא שרבי יצחק אלחנן פסק כמותו... וראה שם בספר עוד עובדא דומה שקראה עמו בדרכו לעיר אחרת.

ועל כל פנים רואים מהעובדות הללו, שהגאון רבי יצחק אלחנן לא חשש לגניבת דעת לספר שבדיוק אמש עיין בספר, כי זו סייעתא דשמיא שנפלה לו למקרה כזה... והוא הדין בשאלתו של המשולח הנ"ל (מתוף: ספר מאה שערים חושן משפט סימן רנ"ה, עמוד שע"א).



# דרכי החיזוק

"דבריהם הם זכרונם" לעילוי נשמת מרן רבינו ירחמיאל גרשון ב"ר צבי יהודה זללה"ה

ארבעה צריכים חיזוק (ברכות לב:) – שיתחזק אדם בהם תמיד בכל כח: (רש"י)

#### משיחות רשכבה"ג מרן ראש הישיבה הגרי"ג אדלשטיין זללה"ה ● ויקהל תשפ"ה

705

שיחה נפלאה שמסר רבינו בפרשת ויקהל-פקודי תש"ע, ובה הרחיב על קדושת המשכן והשפעתו, ובמעלת בתי כנסיות ובתי מדרשות שהם 'מקדש מעט', ומעלת תלמיד חכם שגופו כמו משכן ומזבח.

#### המשכן חיזק את הרגשת האמונה

אנו עומדים בפרשיות של הקמת המשכן מפרשת תרומה עד סוף ספר שמות, ופירוש המילה "משכן" הוא שכינה, ששם היה מקום השראת השכינה, כמו שכתוב (שמות כה, ח) "ושכנתי בתוכם".

ולכאורה הרי הקב״ה נמצא בכל מקום, כמו שכתוב (ישעיה ו, ג) ״מלוא כל הארץ כבודו״, ומה הפירוש שהשכינה נמצאת במשכן:

והביאור בזה, כי ענין השראת השכינה במשכן הוא, שמשם ראו יותר את ההשגחה, שכל מה שנעשה בעולם הרי זה בהשגחה ברצון השם, ואין שום דבר שלא ברצונו, אבל בדרך הטבע לא מרגישים את זה, ורק יודעים ומאמינים בידיעה, אבל לא רואים ולא מרגישים, והמשכן השפיע חיזוק האמונה להרגיש יותר את האמונה בלב.

כמו שכתוב ייועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם", ומובא בספרים (אלשיייך) מדברי חז"ל שלא נאמר בתוכו אלא בתוכם – בתוך לבו של כל אחד ואחד, וכן כתוב (שמות כט, מה) "ושכנתי בתוך בני ישראל", והיינו שהמשכן השפיע חיזוק הרגשת האמונה בתוך הלב של כל אדם מישראל, שנהיה לב אחר, שמרגיש יותר את האמונה.

יש שכל ויש לב, והרגש הוא בלב, ועל ידי המשכן קיבלו הרגשה אחרת, שהלב מרגיש את ההשגחה, ומרגיש את מציאות השם. על ידי קדושת המשכן עם הקרבנות וכל מה שיש בו קיבלו השפעה של קדושה ושל הרגש, שמרגישים את האמונה, וכל האמונה שבלב מתחזקת!

ויש אמונה שכלית שרק יודעים בידיעה, אבל יש דרגה של יהרגשהי, להרגיש, את היראה ואת האחבה, עם כל הדרגות שיש בזה, שכל הדברים האלו יחיו בלב. ובשביל זה חיו צריכים את חמשכן.

#### צריכים זכויות להשפעת המשכן

ובאמת בני ישראל היו צריכים זכויות בשביל המשכן, ובלי זכויות לא היה משכן, כפי שרואים שאם יש חטאים יש חורבן, וגם משכן שילה חרב בגלל חטא, וכן בית ראשון ובית שני חרבו על ידי חטאים.

ולכאורה מדוע גרמו החטאים לחורבן, הרי יש מצוה להקריב קרבנות, וכמו שיש בתי כנסיות ובתי מדרשות גם כשיש חטאים, מדוע שלא יישאר בית המקדש ויקריבו קרבנות למרות החטאים.

והביאור בזה, כי המשכן נתן השפעה של הרגשת האמונה, ואם יש חטא וחסר משהו בלבו של כל אחד, כבר אין זכויות לקבל מן השמים את החסד הזה – את האמונה, והשפעת חיזוק האמונה היא חסד גדול עם האדם, שמי שהוא יותר בעל אמונה כל העולם הבא שלו אחר לגמרי, וגם בעולם הזה הוא יותר מאושר כמו שאמרו (אבות ו, ד) אשריך בעולם הזה, ועל העולם הבא נאמר (ישעיה סד, ג) עין לא ראתה אלוקים זולתך, הכל לפי דרגת ההרגשים של האמונה, וצריכים זכויות לזה!

#### ההתעלות במיתת נדב ואביהוא

וגם בהקמת המשכן היו צריכים זכויות, כמו שכתוב (שמות כט, מג) ונקדש בכבודי, ומביא רש"י מחז"ל אל תקרי בכבודי אלא במכובדי, דהיינו

שהמשכן יתקדש על ידי מכובדי, אלו הכי חשובים שבכלל ישראל, שעל ידי מיתתם יזכו כלל ישראל להתעלות בהרגשים של אמונה, ובזכות זה יזכו מידה כנגד מידה להשראת השכינה, כי על הרגשים של אמונה נותנים סייעתא דשמיא להשפעה של הרגשת האמונה.

וזהו מה שהיה במיתת נדב ואביהוא ביום השמיני למילואים, שמצינו בחז״ל כמה חטאים וסיבות שגרמו למיתתם, והם חטאים דקים ביותר, שאם לא היה צורך בהתעלות של כלל ישראל היו נדב ואביהוא מאריכים ימים ולא היו מתים מחמת חטאים דקים אלו, אבל היה ענין במיתתם להשפיע חיזוק האמונה ולהביא להשראת השכינה במשכן.

וכמו שמביא רש"י בפרשת שמיני (ויקרא י, ג) מדברי חז"ל כשהקב"ה עושה דין בצדיקים מתיירא מתעלה ומתקלס, וכשראו בני ישראל את משפטי שמים במשכן במיתת נדב ואביהוא, שפגעה מידת הדין על דברים משפטי שמים במשכן במיתת נדב ואביהוא, שפגעה מידת השמרו שהקב"ה דקים כחוט השערה, קיבלו מזה חיזוק האמונה, וכמו שאמרו שהקב"ה ימתייראי, דהיינו שכל הציבור מקבלים יותר יראת שמים, שאם כך מידת הדין פוגעת רח"ל בצדיקים כאלה שהם גדולי הדור, מה יהיה עם כל אחד ואחד, ועל ידי זה היראה מתחזקת.

יומתעלה ומתקלסי זה עוד דרגות של הרגשת חיזוק האמונה וקרבת אלוקים, שמרגישים שהקב״ה עליון, ומרגישים את הגדולה של הקב״ה שצריכים לקלס לו, כמו שאמרו (פרקי דר״א פרק טו) שהמלך הכל מקלסין אותו, וכשרואים דין בצדיקים מלבד מה שזה מעורר ליראה, זה גם מעורר שצריכים לקלס, וזו דרגה של אהבה.

ועל ידי זה הגיעו ישראל לדרגה גבוהה יותר ממה שהיו קודם, אף על פי שכבר קודם היו בדרגת אמונה גבוהה, וראו קריעת ים סוף, ומתן תורה, שאז פתח להם הקב"ה שבעה רקיעים וראו שהוא יחידי כמו שכתוב אתה הראת לדעת וגוי (דברים ד, לה וברש"י), אבל עדיין היה חסר עוד משהו תוספת בהתעלות במדרגות העליונות.

ולכך זכו על ידי מיתת נדב ואביהוא, שמיתת הצדיקים נתנה והשפיעה את ההרגשים האלה, ועל ידי שמרגישים את האמונה וקרבת אלוקים, זוכים מידה כנגד מידה להשפעה של עוד קרבת אלוקים, ומתחזקים עוד יותר בהרגשת האמונה, וזהו קרבת אלוקים!

#### תשוקה לקרבת אלוקים והרגשת האמונה

ואמנם בזמנינו מי מרגיש שחסר לו בית המקדש, ובדרך כלל בני אדם ישנים טוב ולא חושבים על זה כל כך, ורק מי שהוא בעל מדרגה גבוהה מאד מרגיש שחסר לו היקרבת אלוקיםי, שהוא רוצה יותר להרגיש, ואינו מרגיש את מה שצריך להרגיש.

וכמו שמובא סיפור כזה על אחד (כך הובא בהקדמה לספר מנוחה וקדושה על הגאון המחבר) שהרגיש פעם הרגשה כזו של בושה לפני הקב"ה, והשתוקק כל ימיו לזכות עוד פעם לזה, כי רק פעם אחת בחייו זכה לאותה ההרגשה. כך יש הרגשה של קרבת אלוקים, שרואים את המלך, וכמו שאמרו בני ישראל לפני מתן תורה (רש"י שמות יט, ט) רצוננו לראות את מלכנו, שאנו רוצים לראות את המלך, ורוצים לשמוע דבר השם, ויש תשוקה לקרבת אלוקים, ואם אין תשוקה לזה לא מרגישים שחסר בית המקדש, אבל כשהתשוקה קיימת זה חסר!

וזהו מה שהיה במשכן ובית המקדש, שהשפיע את ההרגשה הזו של האמונה וקרבת אלוקים, בתוך לבו של כל אחד ואחד.

הודעה משמחת! בחסדי השי"ת הופיע ויצא לאור קונטרס דרכי החיזוק גיליון ה-700 / פניני הדרכה לבן ישיבה

לתועלת הרבים, החלוקה לישיבות תתקיים רק בתחילת זמן הקיץ הבעל"ט המעוניינים לקבלו כבר עתה (ליחידים בלבד, לא בכמויות) יפנו במוקדים דלהלן:

סבי ברק: גן ורשא 052-7689548 י ויזניץ 052-4149796 • רמת אלחנן 053-3162292 • פרדס כץ 052-7689548 בני ברק: גן ורשא

ירושלים: ישיבת מיר 052-7692282 • רמת שלמה 02-57104448 • רמות 058-3218773

מודישין עילית: נתיבות המשפט 054-84711 - 20 ברכפלד 052-7692282 **- בית שמש 654-8488951 • אלעד 2080** 

#### השפעת בתי מקדש מעט בזמנינו

ובזמן הזה בעוונותינו אין לנו משכן ובית המקדש, אבל יש מקדש מעט, כמו שאמרו (מגילה כט, א) על הפסוק "ואהי להם למקדש מעט" אלו בתי כנסיות ובתי מדרשות יש ציבור שעוסקים כנסיות ובתי מדרשות יש ציבור שעוסקים בתורה ובתפילה, ומשפיעים קדושה מעין בית המקדש, ומי שנמצא בתוכם מקבל השפעה של חיזוק והרגשת האמונה.

כמו שידוע לי מעשה באחד שהיו לו ספיקות באמונה, והוא היה שומר תורה ומצוות אבל היו לו ספיקות, ולא הרגיש את האמונה, ופעם אחת הגיע להתפלל בישיבה בימים הנוראים, ואמר אחר כך כי נעלמו לו כל הספיקות, והוא כבר מרגיש שהאמונה ברורה אצלו בלי שום ספיקות, ומרגיש שמשה אמת ותורתו אמת ואין מקום להסתפק כלל.

זהו הכוח של בתי כנסיות ובתי מדרשות שהם מקדש מעט של תורה ותפילה, וזו עבודת השם בציבור, ובישיבה זה בציבור יותר גדול, ציבור של בני תורה, שיותר דבוקים בתורה, עם מחשבות, עם התחזקות והרגשים, וממילא זה משפיע גם על מי שזה חסר לו.

וזהו מה שיש לנו בזמנינו, למרות שאין משכן ובית המקדש, אבל יש מקומות שאפשר לקבל מהם השפעה.

#### הגוף כמו משכן והלב קודש קדשים

ואמנם זה לא רק במקומות התורה והתפילה, אלא גם כל אחד ואחד בעצמו יכול להיות כמו בית המקדש.

כמן שהביא הנפש החיים (ש"א פ"ד) מדברי הזוהר, וכן כתב גם במורה נבוכים להרמב"ם, שגוף האדם מכוון ומתאים בצורתו כמו צורת המשכן ובית המקדש, וכך גם כל העולם בנוי לפי צורת המשכן.

וכתב על זה בנפש החיים כי הלב הוא כנגד קודש הקדשים, וכמו שבבית המקדש היה קודש הקדשים שהוא המקום המקודש ביותר שרק פעם בשנה מותר להיכנס לשם, לכהן הגדול ביום הכיפורים, והוא המקום הקדוש ביותר שיש בכל העולם, כך גם הלב של האדם יכול להיות קודש קדשים, וכל הגוף יכול להיות כמו המשכן.

#### ניסוך היין בגרונם של תלמידי חכמים

ורואים את זה בגמרא (יומא עא, א) הרוצה לנסך יין על גבי המזבח ימלא גרונם של תלמידי חכמים יין, מי שרוצה לעשות ניסוך היין כמו בבית גרונם של תלמידי חכמים יין, מי שרוצה לעשות ניסוך היין כמו בבית המקדש, שהיו שם קרבנות עם חיובים של נסכים, וגם היו נסכי נדבה, שאפשר להתנדב יין, שלישית החין או רביעית החין או יותר, שלוקחים ומקדישים יין, ומקדשים אותו בכלי שרת, ועל ידי זה הוא מתקדש בקדושת הגוף, ואחר כך צריך כהן, כי זו עבודה שצריכה כהונה, ובעבודת הכהן שמנסך על המזבח זה קרבן של ניסוך היין.

וקרבן הוא לשון יקירובי, שמקרב את האדם הזה לקרבת אלוקים, ומקרב את חלב להרגיש יותר את האמונה. ועל זה אמרו שגם בזמן הזה, מי שרוצה לנסך יין על גבי המזבח, יש עצה: שימלא גרונם של תלמידי חכמים יין, והיינו שיתן לתלמיד חכם יין לשתות, וכשגרונו של התלמיד חכם שותה, זה כמו ניסוך היין על גבי המזבח!

ואף על פי שאין מזבח, ולא קידשו את היין, ואין בו קדושת הגוף, אבל תלמיד חכם כיון שכל מעשיו לשם שמים, יש בו קדושת התורה, וגם גופו קדוש בקדושת התורה, כי הגוף עוסק בתורה ומתקדש בקדושתה, וממילא הוא כמו בית המקדש, והלב שלו הוא קודש קדשים, והגרון הוא כמו המזבח עם השיתין שבו יורדים הנסכים!

ולכן כשהוא שותה זה כמו יין על גבי המזבח, כי תלמיד חכם שותה מפני שהוא חייב לשתות לצורך עבודת השם, ונחשב כמו שהיין מתקדש בקדושת הגוף, ומי שנתן לו את היין כאילו הקריב קרבן.

#### משמשי האדם השלם – מתקדשים

והטעם בזה כמו שכתב המסילת ישרים (פרק א) כי אדם השלם שמשתמש מן העולם רק לצורך עבודת הבורא, הרי הוא מתעלה וגם העולם מתעלה ומתקדש איתו, והעולם מקבל דרגה וחשיבות מיוחדת על ידו.

ומביא על זה המסילת ישרים מחז״ל (חולין צא, ב) בענין אבני המקום אצל יעקב אבינו, שכל האבנים נתקבצו למקום אחד וכל אחת אמרה עלי יניח צדיק ראשו, ואין הפירוש שהאבן עצמה אמרה, אלא הכוח הרוחני המחיה את האבן, כמו שמצינו (בראשית רבה י, ו) שכל צמח יש לו מלאך ברקיע שאומר לו גדל, ויש שרו של ים (ב״ב עד, ב), כך גם באבנים יש מלאך שהוא כוח רוחני בעל דעת המחיה את האבן, והמלאכים האלו שנותנים את

מוקדש לנכדינו מרדכי בן הרב אבידן עם רות בת הרב משה יחיאל לרגל שמחת נישואיהם

## צט בעניינא דיומא פא

#### כשהלימוד מעניין – אין רפיון אחרי פורים

ראוי לשבח את הציבור, שיידעו את המעשים הטובים שהם עושים, כי בדרך הטבע אחרי פורים יש רפיון, וזה דבר טובן וטבעי, אף אחד לא בא בקושיות טדוע יש רפיון, אבל השאלה הנשאלת היא כיצד יש כאלה שאין להם רפיון, טה ההבדל ומה נשתנו הם מאחרים, הרי גם הם ילודי אשה, וטדוע לאחרים קשה להמשיך בחיזוק, והנטצאים כאן לא מרגישים את הקושי? זה לא נובע רק טצדקות או מיראת שמים, כי היראה לבד לא טספקת להביא לידי שטחה בתורה, וכיצד יש כאלה ששמחים ורגועים בלי להרגיש כלל את סוף הזמן?

התשובה אחת היא, כי הלימוד מעניין אותם! וכשאדם עוסק בדבר שמעניין אותו זה לא קשה לו, וכפי שרואים אצל ילדים קמנים שמתעצלים לקום בבוקר, וכשיש טיול הם קמים בזריזות לפני כולם, כי זה מושך ומעניין, ודבר שמעניין אינו קשה.

והגה כתוב בנסיעתם הראשונה של בני ישראל מהר סיני (במדבר י, לג) "ויסעו מהר השב", ואמרו הז"ל (ילקוט בהעלותך) שנסעו בשמהה כתינוק הבורה מבית הספר, שאמרו כמה קשה היה לנו ללמוד תורה בהר סיני, ושמחו שעכשיו יוכלן לנוח מעט מעמלם.

וטבע זה של 'תינוק הבורה' קיים לא רק בתינוקות, אלא גם באנשים מבוגרים, וכפי ששמעתי בילדותי מבעל מוסר שאמר שיכול להיות 'אכציג יאריקער אינגל' – בן שמונים והוא ילד, וכל אחד יש לו טבע של אהבת המנוחה, ואינו צריך להיות דווקא ילד לזה, אלא שאצל ילדים קטנים זה בולט כי אין להם עול שמחייב אותם, אבל ה'תינוק' הזה קיים אצל כל אחד ומתעורר בו מפעם לפעם, בפרט בסוף הזמן שאז יש רבים שמתעורר אצלם טבע אהבת המנוחה, אבל יש כאלה שטבע ה'תינוק' לא משפיע עליהם, כי הלימוד מושך אותם.

ואלו התלמידים שמטשיכים בסדרי הלימוד כרגיל ומשתתפים בשיעורים גם בסוף הזמן, הרי הם בדרגה שאין כאן 'ויסעו מהר השם', אלא כל הזמן נמצאים בהר השם ומרגישים את הר השם, ובודאי זהו המשך ה'מרבים בשמחה' של חודש אדר, ואם חושבים על זה יש במה לשמות שמחה של מצוה.

(נאמר בשיעור היומי, י"ח אדר תשע"א)

החיות לאבנים, רוצים שהאבנים יתעלו ויקבלו יותר דרגה, ולכן ביקשו שינים עליהם הצדיק ראשו, שעל ידי זה האבן תתעלה ותתקדש.

ובאמת אחר כך כתוב שיעקב אבינו לקח את האבן ועשה ממנה מזבח "יוישם אותה מצבה ויצוק שמן על ראשה" (בראשית כח, יח), כי אחרי שיעקב אבינו ישן על האבן זה נעשה מזבח, ומתקדש ומתעלה.

וכך גם כל צרכי הגוף, אם עושים אותם עם כוונה נכונה, עם המטרה האמיתית שבשבילה נברא העולם, אזי האדם מתקדש והעולם מתעלה עמו, ואפילו שאין לנו כיום בית המקדש, זה במקום בית המקדש!

#### דבקות בתורה מביאה לכל המעלות

והדרך לכל זה כמובן מתחיל מתורה, מה שיותר דבקות בתורה, ולא מתוך מתח, אלא מתוך התעניינות וסקרנות, ויש אנשים כאלה, שתמיד דבוקים בתורה בלי מתח, וראשם תפוס בתורה כי זה מעניין אותם, ואינם מתאמצים אלא ממילא נמשכים לזה! כי המחשבות הולכות לפי מה שהלב רוצה, ואדם חושב על מה שהוא רוצה, על מה שמעניין אותו, ואם התורה מעניינת אותו הוא חושב על דברי תורה.

ובתורה יש גם כוח של מתיקות, ולא רק מתיקות שכלית שהשכל מתענג על סברות עמוקות, אלא גם מתיקות בפשטות של דברי התורה, כפי שרואים גם ילדים קטנים שמתחילים ללמוד בחיידר ויש להם מתיקות גדולה בלימוד ובחזרה, אפילו שעדיין אינם בדרגה להתעמק בהבנה, כי יש מתיקות גם בלימוד הפשוט, וזה שייך לכל אחד ואחד.

ועל ידי המתיקות אפשר להיות דבוק בתורה כל היום, ומי שדבוק בתורה גרונו נעשה כמו מזבח, ומה שהוא אוכל זה כמו אכילת מזבח והקטרה, וכל הגוף כמו המשכן, והלב הוא קודש קדשים, ואשרי הזוכה לזה!

\_\_\_\_\_\_\_

לעילוי נשמת הרה"ג

רבי שמואל אריה שצ'יגל זצ"ל בן הגה"צ רבי מתתיהו זאב זצ"ל נלב"ע כ"ז אדר ב' תשנ"ב - תנצב"ה לע"נ הר"ר **אברהם** ב"ר שלמה ז"ל נלב"ע כ"ג שבט תשמ"ט - תנצב"ה וזוג' מרת **דבורה** ב"ר חיים הלוי ע"ה נלב"ע כ"א אדר ב' תשע"ד - תנצב"ה

עמוד 2

לע"נ רבי משה ב"ר גרשון ז"ל אלינסון נלב"ע כ"ג באדר ב' תשע"ט - תנצב"ה

וזוג' מרת לאה רחל ב"ר יוסף ע"ה נלב"ע ל' שבט תשפ"ג - תנצב"ה

# הלכות והנהגות

# ממרן פוסק הדור רבי משה שטרנבוך שליט"א

# פרשת ויקהל - פרה תשפ"ה

#### ענין קריאת פרשת פרה מדאורייתא או מדרבנן

מתוך שיעור שמסר רבינו לחו"ר כולל תשובות והנהגות בשנים עברו

#### פרשת פרה מדאורייתא או מדרבנן

איתא בשו"ע (סי׳ תרפה סע׳ ז) "יש אומרים שפרשת זכור ופרשת פרה אדומה חייבים לקראם מדאורייתא, לפיכך בני הישובים שאין להם מנין צריכים לבא למקום שיש מנין בשבתות אלו כדי לשמוע פרשיות אלו שהם דאורייתא", וכן מבואר נמי מדברי השו"ע לעיל (סי׳ קמו סע׳ ב) דאף למתירין לקרוא בלחש בעת קריה"ת, לא התירו בפרשת זכור ופרה כיון שהוא מדאורייתא.

ובהגהות חתם סופר (סי תרפיה) כתב עוד חידוש לדינא דכיון שהקריאה מדאורייתא צריד גם לכוון לצאת הברכות.

> אמנם במג"א (ס" תרפת) תמה מנלן לחדש דפרשת פרה דאורייתא, והיכא רמיזא בקרא האי חיובא לקרות פרשת פרה בכל שנה.

> ובביאור הגר"א (תרפ״ה ס״ק כב) כתב דגירטא משובשת נזדמנה למחבר, והוכיח מתוס׳ והרא״ש בברכות י״ג, דפרה לאו דאורייתא מדכתבו שם דפרשת זכור דאורייתא ולא הזכירו גם פרשת פרה, ומוכח דפרה לאו דאורייתא.

אמנם מצאנו בריטב"א במגילה (יז: ד"ה גמי)
ובתוס' ר"י החסיד ובתורא"ש בברכות (שם, ד"ה
כל), דס"ל להדיא דפרשת פרה מדאורייתא,
וא"כ אפשר דברי הגר"א אינם מוכרחים דאפשר
דהשו"ע ס"ל כשיטתם, ושפיר כתב דפרשת
פרה מדאורייתא.

ובנחל אשכול (על ספר האשכול, ח"ב הל" חנוכה פורים ענו" לג הע" א) כתב דהיה כתוב בתוס" "הקריאה דאורייתא רק בפרשת זכור או פ"פ",

וכוונתם בזה "פרשת פורים" והיינו ויבא עמלק

שיוצאין בה נמי מצות זכירת עמלק, והמעתיק טעה ופתח ראשי התיבות שיוצאין בה נמי מצות זכירת עמלק, ומזה נשתרבב דפרשת פרה דאורייתא.

אך אכתי גם אם נקבל דטעות סופר היא בתוס', תמוה לומר שכל שאר הראשונים הנ"ל דכתבו דפרה מדאורייתא טעו בזה, וא"כ יש לברר מהו המקור דקריאת פרה מדאורייתא.

ובערוך השולחן (סי תרפה סע' ז) ביאר בזה דהמקור מן התורה לקריאת פרשת פרה, הוא מדכתיב שני פעמים בפרשה 'לחוקת עולם', דקרא קמא (במדבר יט, דרשינן ליה בספרי (קכיד) שתהא נוהגת לדורות, וקרא בתרא (שם, כא) אייתר למילף מיניה קריאת הפרשה בזמן דליכא אפר פרה, וע"ד מה שאמרו בזבחים (צ.) למקראה הקדימה הכתוב.

אך דבריו מחודשים שהרי לא מצאנו דרשה זו בדברי חז"ל ואיך נדון בעצמינו דרוויד זו

#### גדר החיוב הוא חובת קריאה ולא חובת שמיעה

ולכן נראה לומר, דהא דכתבו הראשונים דקריאת פרשת פרה דאורייתא, כוונתם דבזמו המקדש בעת עשיית הפרה היה חיוב לקרוא הפרשה מדאורייתא.

ויסוד הדבר, דבגמ' בריש יומא (ב') מבואר שהוקש עשיית 'פרה אדומה' ליום הכיפורים, דכתיב "כאשר עשה ביום הזה, ציוה ה' לעשות לכפר עליכם".

#### בולל תשובות והנהגות בשנים עבון ודרשינו "לעשת אלו מעשי פרה, לכפר אלו מעשי יום הכפורים", וילפינו מהכא

ומעתה נראה דגם לגבי קריאת הפרשה יש ללמוד דין קריאת פרה מיום כיפור, דכשם שביום כיפור צריך הכהן גדול לקרוא מתוך ספר תורה את הפרשה, (ורש״י ביומא ס״ת: פירש דילפינן כן ממילואים דמבואר בגמי ביומא (ה.) ״מניין שאף מקרא פרשה מעכב ת״ל ויאמר משה אל העדה זה הדבר אשר צוה ה׳ אפילו דיבור מעכב), כך

גם בעשיית הפרה צריך לקרוא את הפרשה כמו ביום כיפור.

דפרה ויום הכיפורים דינם שווה דבעינו בהו פרישה שבעה.

מלשכת המית

#### לרגל יום היא"צ השלישי: איך זוכים לצמוח כמו מרן שר התורה הגר"ח קניבסקי זצוק"ל ?

לרגל יום היא"צ השלישי של מרן שר התורה הגר"ח קניבסקי זצוק"ל, שלחו במכון 'שיח אמונה' לזכרו של מרן שר התורה זצוק"ל כמה וכמה שאלות לידידו ורעו מרן רבינו שליט"א, על הלימודים מדרכיו של מרן שר התורה הגרח"ק זצ"ל, ולהלן העתקנו מדברי מרן שליט"א מילה במילה.

על השאלה הראשונה איך זוכים להיות כמו רבי חיים דצ"ל השיב מרן שליט"א: "עמלים כתורה יומם ולילה כלי שום חשבונות כלל, לא צריך שום דבר, רק ללמוד ולא לחפש שום דבר. אם ילמד תורה לשמה ממש בטוח שיצליח.

עוד שאלו: מה מוטל עלינו ללמוד מהנהגותיו של מרן שר התורה זצ"ל, והשיב רכינו: ענוה, ופשטות של ענוה. ואין הכוונה להיות עניו כי יש מצוה להיות עניו אלא ענוה מתוך מחשבה וידיעה שבאמת הוא כלום, שרואה בעיניו כמה היה יכול להיות גדול ומתוך כך הוא רואה שכאמת הוא כלום.

עוד הוסיפו ושאלו: זכה מרן שליט"א וזכה מרן הגר"ח זצוק"ל שספריהם התקבלו מאוד בעולם התורה, איך זוכים לזה.

והשיב מרן שליט"א: ברצות ה' ממלא בקשותיו. וזהו רצון המחבר שדבריו יתפשטו ויתבדרו כצורה שהקכ"ה רוצה,

ולפי"ז מה שכתבו הראשונים דקריאת פרשת פרה דאורייתא, עיקר כוונתם בשעת עשיית פרה אדומה אבל בזמנינו הקריאה מדרבנן, אך אכתי יש בזה נפק"מ לדינא, דאף שהקריאה מדרבנן מ"מ כל דתקון רבנן כעין דאורייתא תקון ומסתברא שגדר התקנה בקריאת הפרשה היה כעין דאורייתא דהוא חובת קריאה ולא רק חובת שמיעה כשאר קריה"ת.

ומה שכתבו הראשונים דהקריאה מדאורייתא ומשמע דהאידנא נמי מדאורייתא, כוונתם דחמורה קריאה זו כיון שעיקרה מדאורייתא ואינה ככל שאר קריה"ת, אלא הוא חובת הריאה רדפי"

ובזה יבואר הא דכתב בספר 'מחזיק ברכה' (סיי קמו) בשם 'תוספות רבינו יהודה כ"י, שכל הד' פרשיות דאורייתא, ולכאורה הדבר תמוה מאוד היכא רמיזא בפסוק חובת קריאת ד' פרשיות, אמנם לדברינו נראה, דכוונתו דכולהו הוי 'מצות קריאה' כעין כל הקריאות מדאורייתא דהוי חובת קריאה ולא רק חובת שמיעה.

#### לכוון לצאת בברכות

השתא א"ש הא דכתב החתם סופר לכוון לצאת בברכות, דהא גדר החיוב הוא חובת קריאה ובעינן לברך ככל קורא בתורה אלא דיוצא בזה מדין שומע כעונה.

וזהו הלכתא רבתא לדינא להזהיר העולה לפרשת פרה שיכוון להוציא הקהל בברכות, דמאחר שלדעת כמה מהראשונים פרשת פרה כדאורייתא וכן דעת השו"ע, נכוו לכל אחד לצאת גם בברכות.

ובאמת במשנ"ב (סייקלט סיקיג) משמע כן, דכתב שנכון לכתחילה שלא להעלות לפרשת זכור ופרה, סומא ועם הארץ שאינו יודע לקרוא מתוך הכתב, ומבואר דשאני קריאה זו דאינה רק שמיעה מהבעל קורא, אלא מדין שומע כעונה ולהכי בעינן נמי לצאת הברכות, וע"כ לא יעלו מי שאינו יודע לקרוא דאז יש לחוש דהברכות לבטלה.

#### חיוב נשים בפרשת פרה

והנה יש לדון לפי מה שדימו הפוסקים פרשת פרה לפרשת זכור, אם נשים חייבות ג"כ בפרשת פרה, לפי הסוברים דחייבות בזכור, ומסברא אמינא דאפילו אי נשים חייבות בפרשת זכור, מ"מ פטורות מפרשת פרה, דטהרת פרה אדומה מצותה על הצבור דוקא, וחובת ציבור לא חלה על הנשים, ולא דמי לפרשת זכור שגם נשים בכלל חיוב מחיית עמלק שהרי אפילו כלה מחופתה יוצאת למלחמה מצוה.

# 

שנאמרו ע"י מרן רבינו שליט"א לבני הישיבה הק" – הלרמי"ם ומחנבים

## דברים שנשא רבינו לפני חו"ר כולל תשובות והנהגות בשנים עברו

#### הדרך להיטהר בזמנינו ע"י לימוד התורה הקדושה

בזמנינו אין לנו פרה אדומה, ויש לדעת מה שכתב השל"ה הקדוש (פר' הוקת) שבזמנינו שאין לנו אפר פרה, הדרך להיטהר הוא על ידי לימוד התורה הקדושה.

והקדוש החפץ חיים (בהקדמה לספר ליקוטי הלכות) האריך בזה שאפילו אם האדם חטא הרבה, מ"מ יש לו טהרה ע"י שיעסוק הרבה בתורה, שהתורה היא כמו אש וכמוש"כ (ירמיה כג-כט) "הלא כה דברי כאש נאום ה"י, ויש לתורה כוח ללבן את נפש האדם, ולהחזיר את הנשמה למצב הקודם שהייתה בלא שום פגם.

ונראה לרמוז הדבר מטהרת אפר פרה, שלוקחים את האפר ומערבים עם מים חיים ועי"ז נטהר האדם, ורמז יש בזה לכל אדם, שגם אם הוא מלוכלך ושחור כמו אפר, מ"מ אם מערבים בו 'מים' והיינו התורה הקדושה - דאין מים אלא תורה (ב"ק פּב, א) הרי הוא נעשה טהור. וזכורני שרבינו הגאון רבי זיידל סיאמטיצקי זצ"ל (חתן

וזכורני שרבינו הגאון רבי זיידל סיאמטיצקי זצ"ל (חתן מו"ד הגה"צ רבי משה שניידער זצ"ל ור"מ כישיבה) היה דורש שלימוד התורה מטהר הרבה יותר ממקווה, שהלא דברי תורה הם כאש וטהרתם הוא בגדר 'ליבון' שאינו משאיר אפילו רושם ומוחק לגמרי את החטא, וזהו מדריגת טהרה עליונה יותר מטבילה במקוה.

וכבר אמר הגאון ר' חיים מוואלזיין זצ"ל (כתר ראש קלג) שאף שספרי המוסר הביאו בשם הזוה"ק תיקונים גדולים שצריך החוטא לעשות כדי לתקן נפשו, אך לא הביאו גם את סוף והמשך דברי הזוה"ק שהתורה מצלת מייסורים, ולדעתו כל התיקונים והסיגופים שסידר האריז"ל לכל חטא, היינו דווקא בלי עמל התורה לשמה, אבל מי שעמל בתורה לשמה, זוכה על ידי עמלו בתורה למחוק לגמרי את כל רושם החטא כמו בליבון באש, ואינו צריך כלל לסיגופים.

#### הגישה ללימוד פסוקי התורה

כל הגישה ללימוד החומש היא בקדושה ובטהרה, וכל המעשיות הכתובים בחומש אינם סיפורים בעלמא אלא כולם שמותיו של הקב"ה, ויש לגשת ללימוד מתוך הנחת יסוד שאין אנו נוגעים אלא בקצה קצהו של התורה הקדושה, וכמו שפירש הגר"א את הפסוק "תורת ה' תמימה" שכמה שלמדו את התורה וגילו צפונותיה, עדיין היא נשארה תמימה לרוב גדלותה – וכאילו לא נגעו בה כלל, ועל כן כשלומדים המעשיות שבחומש בראשית בפרט, יש להיזהר טובא שלא לפרשם כפשוטו וכדעת בעלי בתים, אלא לדעת שבהכל יש עומק לפנים עומק אין סוף.

#### התמדת התורה בכל רגע

סיפר רבינו על התמדת התורה המופלאה של הגה"צ רבי משה שלאס זצ"ל, שבא פעם לשאול אותו האם לטבול במקווה בשמחת תורה וערב שמיני עצרת, וצדדי השאלה נבעו שאם אין צורך בכך הר"ז ביטול תורה, וכך היה כל רגע ורגע מנוצל אצלו ללימוד התורה הקדושה, ובהזדמנות אחרת סיפר רבינו שרבי משה שלאס עשה הסכם עם אשתו שאם היא רואה אותו מתבטל מלימוד תורה, לא תכין לו ארוחת בוקר!

# עוברות והנהגות

מעשה רב – הנהגות מרז שליט"א

## לרגל פרשת 'פרה' ולאור דברי רבינו בטהרה ע"י לימוד התורה (ראה מדור הדרכות והנהגות) להלן עובדות מרתקות בענין ידיעת התורה, והקריאה מעוררת את הזמן

#### לימוד כל נשים נזיקין גפ״ת שמונים פעמים

סיפר גיס רבינו הגה"צ רבי אריה שכטר זצ"ל, שבשמחת אירוסיו של רבינו דרש הגאון רבי יחזקאל סרנא זצ"ל והעיד "אין אפילו תוס' קטן או נידח בנשים נזיקין שהחתן רבי משה אינו יודע אותו ישר והפוך, ואמר שיתכן שזה גם בשאר מסכתות הש"ס, אבל הידיעה והעדות שלו הוא רק בנשים ונזיקין שכן רק במסכתות אלו שוחח עמו החתן, והוסיף עוד ואמר לקהל הנוכחים: "וכי תאמרו שזהו רבותא גדולה, תדעו לכם שאין בכך רבותא, כי יכולני להעיד עוד, שהחתן רבי משה למד כל תוס' בנשים נזיקין שמונים פעמים לפחות, וא"כ מה הפלא שאם לומדים שמונים פעמים יודעים את הכל ישר והפוך".

#### לא היה מסכת בש״ס שלא למד בכחרותו לכל הפחות עשרים פעם

סיפר הגאון הגדול רבי אברהם ארלנגר זצ"ל ששמע מאחיו של רבינו הגאון רבי אליהו שטרנבוך זצ"ל שהוא יודע על רבינו שכבר בהיותו בן עשרים שנה, לא היה מסכת אחת בש"ס שלא למד אותה עשרים פעם.

#### לומד ביום אחד מאה דפי גמרא

סיפר הגאון רבי יצחק טננהוז שליט"א אשר למד עם רבינו בישיבת שניידערס', (נתפרסם בעיתון יתד נאמן, מוסף יתד השבוע - פרשת ויגש משים):

"אחד הזכרונות החזקים המלווים אותי מאוירת אותם ימים, שבהם השקעתי את עצמי בלימוד, ולולא התורה שהיתה שעשועי היו המחשבות הנוגות מכריעות אותי, הוא הזיכרון שנחקק בי בראותי את התלמיד משה שטרנבוך ניצב בבית המדרש בשעת הבוקר, פותח גמרא זבחים, נותר במקומו משך שעות רבות, ועד לשעת ערב מספיק ללמוד כמאה דפי גמרא.

#### הש"ס שגור על פיו בעל פה בימי בחרותו

בשעה שביקש חמיו של רבינו הרה"ח רבי יעקב שכטר זצ"ל לבחון את רבינו על כל הש"ס קודם נעילת השידוך, אמר רבינו שקודם המבחן הוא רוצה לחזור עוד כמה פעמים על מסכת סוכה, ובא לאחר כמה ימים להיבחן, כשניצל את הזמן לחזור עוד כמה פעמים על כל מסכת סוכה, וכעת בא להיבחן על כל הש"ס בעל פה.

וסיפר אחד מתלמידי ישיבת חברון מהימים שלמד רבינו בישיבת חברון, שבימים הראשונים שרבינו הגיע לישיבה ונפוצה השמועה אודות גאונתו, ובאו הבחורים

לשאול אותו שאלות בכל הש״ס כולו, והיה מקריא גמרות בעל פה עם הלשון.

#### האנחה על תוספות בזבחים

סיפר נכדו של רבינו הר"ר אהרן שמואל שליט"א: שבת קודש, רבינו בזקנותו ואני לצידו בחדר הסמוך, עומד מוכן אם יהיה צורך להגיש עזרה, ולפתע נחרדתי כשאני שומע את רבינו נאנח נוראות, והיה נראה שכאב חד וחזק מפלח את גופו. קפצתי בפחד לחדרו לשאול מה אירע ואיך אוכל לעזור, אך לתשובה ששמעתי לא פיללתי, רבינו השיב שהוא רואה כעת שנשמט מזכרונו תוס' אחד בזבחים, ואינו יודע איך אירע לו כזאת, ועל זה נאנח ולא מצא מרגוע לנפשו.

סיפור זה שופר אור על מעשה נוסף אשר כתב הרה"ח ר' יצחק לנדא משב"ק הרה"ק מהר"א מבעלזא זי"ע בספרו "בקודש פנימה" חלק ב' עמ' ס"ט: זכורני עובדא פלאית שהגאון רבי משה שטרנבוך מהב"ס מועדים וזמנים ותשובות והנהגות שהיה מגיע הרבה אל מרן בימי בחרותו, רצה להיכנס עם קוויטעל למרן, והיות שהגבאי הרה"ח ר' שלום פויגל ז"ל היק כבר בחדר האדמו"ר, והתחילו כבר להכניס את הקהל לקודש פנימה, ביקש ר' משה ממני שאכתוב עבורו את הפיתקא דרחמי, וביקש לכתוב: "שיזכה לחדש חידושי תורה". וסיפר את"כ שאמר לכ"ק האדמו"ר שזכה לסיים את הש"ם, שאלו האדמו"ר "עם התוספות"? והשיב בחיוב. שאלו האדמו"ר שוב: גם מסכת זבחים עם התוספות? השיב ר' משה: אכן במסכת זבחים לא למדתי את כל דיבורי התוספות בעיון היות שמיהרתי לגמור בשביל הסיום. והיה לו דבר זה לפלא עצום שהאדמו"ר ברוח קדשו הרגיש בכך", ע"כ.

והנה לנו שגם התוספות במסכת זבחים אשר עליה אמר בצעירותו כי לא למד את התוספות בעיון, מ"מ זכר כל תוס' ותוס' כצורתו וכתבניתו, עד שכאשר נשכח ממנו דיבור אחד בתוס' בזקנותו, נאנח אנחה נוראה השוברת את כל הגוף שהיה נראה כאילו נחתך בו חתיכה בבשר החי!!!

#### אומר לשון הפני יהושע בעל פה

סיפר הרה"ג רבי דוד הלר, שזוכר הוא את רבינו בצעירותו מגיע לעיר לוגאנו בשוויץ לבית אביו הרה"ג ר' ליפא הלר זצ"ל, והיה מדבר בלימוד עם אביו, וראה איך הם מתווכחים בלימוד אודות דברי ה'פני יהושע' בסוגיא מסוימת, ואביו פתח פני יהושע לבדוק דבריו מתוך הספר, ורבינו לעומתו השלים בעל פה את לשון הפני יהושע מילה במילה - מתוך הזיכרון ללא לעיין בספר.

# דרכי אורה

משולחנו של רבינו הגדול מרן ראש הישיבה הגאון רבי מאיר צבי ברגמן שליט"א פרשת ויקהל - פרה תשפ"ה (71).

#### נדבת הלב

קחו מאתכם תרומה לד' כל נדיב לכן יביאה את תרומת ד' (ל"ה, ה) צ"ע לבאר שינוי הלשון תרומה לה' ובסוף הפס' תרומת ה'.

ותנה כבר עמד הרמב"ן על כפילות הלשון 'יביאה – את תרומת השם' וו"ל: כמו יביא את תרומת ה', אבל יכנה ויפרש, וכן (לעיל ב', ו') 'ותפתח ותראהו את הילד' וכו'. וע"ד האמת הוא כמו 'יביאה עם תרומת השם' שיביא התרומה העליונה בסוד 'ויקחו לי תרומה' וכבר פרשתיו, ולרבותינו מדרש (סומה יב ב') ב'ותפתח ותראהו את הילד' שראתה עמו שכינה עכ"ל. ועד"ז כ' האוה"ח וז"ל: פסוק זה מראה באצבע כי לבד המורגש יש המושכל, והוא מאמרם ז"ל כי מעשה התרומה מושכל היא בחינת השכינה כי לה יקרא תרומת ה' וע"י מעשה התרומה יפעיל בה דבר טוב ויחבר אוהל כל ימוט, ועיקר הרצון במעשה הוא המושכל, והוא אומרו "יביאה" פירוש יביא לבחינה הנעלמת עם תרומת ה", וביאר הכתוב מי הוא אשר יביאה ואכור 'כל נדיב לבו' פי' העושה דבר מנשיאות הלב אשר ידבנו לצד התנועעות הרוחנית השוכן בלב בחשק הדבר יפעיל במושכל נעלם. אבל אם יביא התרומה בלא נדיבות לב אי"ו פועל במושכל עכ"ל. ונראה לפרש קצת הדברים בדרך פשוט, עפ"י מה ששמעתי מראש הישיבה דמיר הגאון רבי חיים שמואלביץ זצ"ל בביאור ד' הגכו' מו"ק דכ"ח א' רבי חייא לא הוה מצי למיקרבא ליה, יומא חד אידמי לי' כעניא אתא טריף אבבא א"ל אפיק לי ריפתא אפיקו לי' א"ל ולאו קא טרחם מר אעניא אההוא גברא אמאי לא קא מרחם מר גלי ליה אחוי לי' שומא דנורא אמצי לי' נפשיה ע"כ, והוא תמוה מה הי' מענתו של מלאך המות לר' חייא שכיון שר"ח מרחם על עני ונותן לו ריפתא לכן עליו ליתן גם למלה"מ את נשמתו, ומה ענין זל"ז, וביאר הגר"ח זצ"ל שמלאך המות ראה אצל ר' חייא שגם הריפתא נתן לן במסי"נ כזו שנתן לעני ממש את נשמתו, ולכן בא וטען לו אמאי לא קמרחם מר גם אההוא גברא, וכמ"ש שם רש"י 'דמתפקדנא למייתי ליה למר בההוא עלמא' וא"כ תן לי את נשמתך עכ"ד, ובאמת יש לרמז הדבר בלשון הגביא (ישעי' נח) 'ותפק לרעב נפשך' וארז"ל במדרש ויק"ר (פר' בהר) 'ותפק לרעב נפשך' א"ר לוי אם אין לך ליתן לו נחמו בדברים אמור לו תצא נפשי עליך שאין לי מה ליתן לך ע"כ, ועכ"פ מבואר מד' הגמ' שיתכן שבנדיבות לב של ריפתא לעני יהי' מונח מסירות נפש ממש.

ומעתה יובן ג"כ שינוי הלשון שנא' 'קחו מאתכם תרומה לשם' דבתרומה לה', לשם ה', נצטוו כולם בלא יוצא מן הכלל, ואמנם נוסף בהפס' 'כל נדיב לבו יביאה את תרומת השם' דנדיב לב הנותן במסירת נפש ממש הר"ז תרומת ה', כי נדב את לבן ממש להקב"ה וביטל עצמו להשי"ת והר"ז תרומת ה' ולא תרומתו, וכמ"ש האוה"ח הק' כי לצד התנועעות הרוחנית השוכן בלב בחשק הדבר יפעיל במושכל נעלם, ואז זכה ג"כ להביא התרומה העליונה בסוד 'ויקחו לי תרומה' כלשון הרמב"ן ז"ל.

# 'כל איש אשר נשאו לכו – מצא בטבעו שידע לעשות' וַיַבאוּ כַּל אישׁ אַשֶׁר נַשָּׁאוֹ לְבוֹ וַכַל אֲשֶׁר נַדְבָה רוּחוֹ אתוֹ הַבִּיאוּ אַת תַרוּמַת

כתב הרמב"ן 'ויבאו כל איש אשר נשאו לבו' על החכמים העושים במלאכה אמר כן, כי לא מצינו על המתנדבים נשיאות לב אבל נדיבות יזכיר בהם, וטעם אשר נשאו לבו לקרבה אל המלאכה, כי לא הי' בהם שלמד מלאכות האלה ממלמד או מי שיאמן בהן ידיו כלל, אבל מצא בטבעו שידע לעשות, ויגבה לבו בדרכי ה' לבוא לפני משה לאטר לו אני אעשה כל אשר אדני דובר עכ"ל.

#### יום הפורים במחיצת רבינו מרן שליט"א "והימים האלה נזכרים ונעשים"

כמה נאדר הי' מראה רבינו מרן שליט"א בביתו נאוה קודש בעת שמחת פורים. זכיתי להיות במשך שעה ארוכה במחיצתו של רבן ומאורן של ישראל, ונפעמתי לראות את היחס הנפלא והנדיר שמקפיד הרועה הגדול לתת לצאן מרעיתו, כשבמהלך היום, זוכה ציבור ענק של ת״ח ובעלי כתים, בני ישיבות ותשכ"ר, להתבשם בניחוח של קדושה שאינו בנמצא בשום מקום אחר. יש שבאים אל מעון קדשו של רבינו שליט"א לקיים מצות משלוח מנות, יש שבאים<u> למסור קוויט'ל, ואחרים עוברים</u>

בסך כדי להתברך בעת רצון. גם כשהכל מסביב רועש וגועש, יושב רבינו מרן שליט"א במקומו הקבוע, עוסק בלימוד מסכת מגילה, כאילו שום דבר אינו נוגע אליו כלל. מדי פעם שואל את חלק מהמכקרים בביאור לשון רש"י על הגמ' בדף ה' א', "א"ר יהושע כן לוי חייב אדם לקרות את המגילה כלילה ולשנותה

כיום שנא' (תתלים כב) אלפי אקרא יומם ולא תענח ולילח ולא דומיח לי וכו', ורש"י שם מסכיר שפסוק זה כתוב במזמור 'למנצח על אילת השחר' שנאמר על אסתר, ולכן ר"י בן לוי אומר לקרות מגילה בלילה וביום זכר לנס שהיו זועקין בימי צרתן יום ולילה עכ"ל רש"י. וצריך להבין סברת ר"י בן לוי שהרי המגילה היא כדוגמת ההלל של פורים, ומברכים ע"ז שעשה נסים, ואח"כ הרב את ריבנו וכו', ואילו המזמור הנ"ל בתהלים מדכר על תפילה וזעקה בשעת הצרה וכמ"ש רש"י שהקריאה היא זכר לנס שהיו זועקין בימי צרתן יום ולילה, ומה ענין שבח והודאה שאנחנו היום אומרים ומשוררים ומשכחים להקב"ה על גאולתנו ופדות נפשנו אחר הצלתנו, לזעקתם של ישראל בשעתם יום וליל על צרתם".

כמה מהת"ח שנוכחים במקום מנסים את כוחם, אבל רבינו מרן שליט"א מבאר בכוונת ד' רש"י, **"כמו הדין שמוזכר במשנה בברכות תחילת פרק** תשיעי: הרואה מקום שנעשו כו נסים לישראל אומר ברוך שעשה נסים לאבותינו כמקום הזה, ושם בגמ' הרואה מעברות הים וכו' ואכן שישכ עליה משה בשעה שעשה יהושע מלחמה בעמלק וכו' דכתיב (שמות יז) וידי משה כבדים ויקחו אבן וישימו תחתיו וישב עליה וכו', ולכאורה צ"ע דהלא מקום הנס הוא שדה המלחמה שיצא שם יהושע להלחם בעמלק ומה טעם מברכין על ראיית האכן שישב עלי' משה, ומפורש כאן שמקום התפילה הוא ממש מקום הנס יותר ממקום שאירע בפועל,

ולכו הרואה אותו מברר".



מסיים רבינו שליט"א ש**"על דרך** זה יש מקום ג"כ לומר דשעת התפילה של מרדכי ואסתר היא שהיתה שעת הנס, וזהו שלמד ריב"ל שצריר לקרות המגילה ביום וכלילה מהפס' שמדבר על תפילת אסתר כיום וכלילה, כיון ששעת הנס היא מחייבת את הקריאה, ושעת הנס היא כיום ובלילה כיון

שבאותה שעה זעקו והתפללו גם ביום וגם כלילה, וזו כוונת רש"י 'זכר לנס שהיו זועקין בימי צרתן יום ולילה', כי זמן הצעקה הוא זמן הנס". מרן שליט"א שותה עם כולם קצת יין לשמחת פורים, ומברך כ"א בברכת

'לחיים'. אח"כ שרים את הניגון **'שושנת יעקב'** מספר פעמים. כעת ישנם חילופי משמרות, הדלת הפתוחה נסגרת בעת כניסת חבורה מצומצמת של תלמידים ותיקים שיש להם קביעות עשרות שנים להיכנס לרבינו שליט"א בצוותא ביום הפורים, והם מבקשים לשמוע מאמר קצר מרבינו מרן שליט"א כדרכם בכל שנה. רבינו שליט"א מתנצל בפניהם באצילות, כי אינו יכול להאריך כרצונו מפני קדושת השבת, ומשום כבודם יאמר מעט דברי חיזוק:

כולם יודעים שאנחנו נמצאים בתקו<mark>פ</mark>ה קשח שכל שונאי ישראל רוצים" להרים ראש, ורחמנא ליצלן אומרים 'מאי אהני לן רכנן', והם מסתירים את הכוונות האמיתיות שלהם וטוענים שכני הישיכות הק' הם סיבה לחולשת עם ישראל, עפרא לפומייהו, אבל אנחנו מאמינים בני מאמינים קיבלנו מחז"ל את האמת היכו הוא מקום הנס. האבו שישב עליה משה רבינו, ושעת התפילה שהיו זועקין בימי צרתן יומם ולילה, זהו מקום הנס האמיתי, אצלנו בישיכה שב"ה עוסקים כתורה ויגעים בלי הפסק זה מקום הנס האמיתי והתמידי, כמה מתוקים דברי ר"י בן לוי לשיטתו במדרש שוחר טוב על הפסוק עומדות היו רגלינו בשעריך ירושלים, אמר ר' יהושע בו לוי מי גרם לרגלינו שיעמדו במלחמה. שערי ירושלים שהיו עוסקים בהם תורה. ואם יש מאנשי המזרחי שר"ל לא מאמינים. הרי הם צריכים לחזור כתשובה שלימה ולא לדבר ח"ו על תלמידי חכמים. והקב"ה יציל אותנו מכל גזירות רעות. וליהודים יהי' אורה ושמחה וששון ויקר".

(נכתב ע"י א' מבאי בית רבינו מרן שליט"א ותשוח"ח על מסירת הדברים)

ורכינו שליט"א הביא ע"ד הרמכ"ן, מה שסיפר הגאון רכי חיים יעקב לוין זצ"ל למרן הגרא"ז מלצר זצוק"ל, שאביו הגאון רבי ארי" לוין זצ"ל לקחו בילדותו להתברך בערב ראש השנה אצל הגאון רבי זלמן סנדר כהנא שפירא זצ"ל (אביו של בעל הדבר אברהם זצ"ל) שעלה לארץ ישראל בערוב ימיו, וכשביקשו שיברכו להצליח בלימודו א"ל הגאון רבי זלמן סנדר: תצעק עכשיו בקול גדול בכל כתך ממש '**אני רוצה לדעת ללמוד'!** ותנה בתוך כדי סיפורו של רח"י לוין למרן הגרא"ז זצ"ל, תיאר לו את אותו המעמד שהיו נוכחים הרבה אנשים במקום ולכן התבייש מאד לצעוק מה שא"ל הגרז"ס זצ"ל, ושלא כדרכו של מרן הגרא"ז זצ"ל שהי" ידוע במדת סבלנותו אבל באותו רגע לא הי' יכול להמתין לסוף המעשה ונזעק להפסיק את הגרח"י לוין בתוך כדי דבריו ושאלו: "נו, דו האסט טאקע גשריגען?" ["נו, האם אכן צעקת?"], והשיב לו הגרח"י כמצטדק שלא הי' מסוגל כלל לצעוק באותו מעמד מפני הבושה הגדולה שהי' כרוכה בזאת, ונהרד ע"ז מרן רבי איסר זלמן זצ"ל ונאנח בכאב: אוי, אוי, אוי! . [אמנם אח"כ בטוב לבו וענוותנותו של מרן הגרא"ז זצ"ל א"ל להגרח"י לוין: אבל למעשה אתה יודע ללמוד...]..

וחוסיף ע"ז מרן רבינו שליט"א: הנה עפ"י המעשה הזה, פעלתי כמה פעמים עם ילדי תלמוד תורה שבאו אלי להתברך להצליח בלימודם, ופ"א אמרתי כן לכיתה גדולה של כמה עשרות ילדי תשב"ר שבאו להבחן אצלי בחודש אלול על כמה פרקים במס' ב"ק וידעו ב"ה מוב,

יביקשו ממני שאברך אותם שיזכו להתגדל לת"ח וראיתי רצינות מיותדת על פניתם, אמרנו כולנו ביחד פרק תהלים לדוד ה' אורי וישעי, ואח"כ אמרתי להם שיצעקו בכל כוחם ג' פעמים: אני רוצה לדעת ללמוד! ואכן כולם צעקו ממש בכל כוחם והוייתם, והיה המתזה לתרדת אלוקים, רעש גדול מאד, ובס"ד אחר כמה שנים שמעתי ממנהל הת"ת שאכן כיתה זו הצליתה יותר מכל שאר הכתות.

יעוד הוסיף רבינו שליט"א להביא ע"ז מעשה רב, שפ"א למד הגאון רבי מאיר שמחה (בעל האור שמח) זצוק"ל למד עם חברותא ונתקשו בהבנת התוס', ואחר היגיעה א"ל הגרמ"ש זצ"ל שכדאי להפסיק מעיונם לאמירת כמה פרקי תהלים, ושאלו החברותא באיזה נוסח עליו להתפלל, והשיב לו הגרמ"ש זצ"ל שעליו להתפלל על אהבת התורה, ואכן אחר אותה התפילה עלה בידם להבין את עומק ד' התוס'. המשיל זאת הגרמ"ש זצ"ל לאשה שפנתה לשכנתה לשמור על הילד שלה, ואחרי זמן מה התחיל לבכות והשכנה ניסתה לסובבו ולספחו, אך הילד לא נרגע והמשיך לבכות ולצרוח, וואת למרות שהיו לה ילדים משל עצמה וידעה הישב לספל בהם, עד שאם הילד הגיעה והזיזה אותו קצת פה ושם ומיד נרגע, כי האמא שאוהבת אותו מרגישה בדיוק מה שחסר לו, וכך אמר הגרמ"ש זצ"ל כי מי שבאמת אוהב את התורה, מיד הוא מרגיש את כוונת התוס"...

(נערך עפ"י הספר 'מסוד הכמים' להגאון ר' מאיר הרשקוביץ שליט"א)

#### 'טוב שם משמן טוב'

הַנְשָׂאָם הַכִּיאוּ אָת אַבְנֵי הַשְּׁהַם וְאָת אַבְנֵי הַמֶּלְאִים לְאֵפוֹד וְלַחְשֶׁוּ וְאֶת הַבַּשֶׁם וְאָת הַשָּׁמָו לְמָאוֹר וּלְשֶׁמֶו הַמִּשְׁחָה וְלֹקְטֵרֶת הַפְּטִים. (ל"ה, כ"ו – כ"ח)

בילקוט קהלת 'טוב שם משמן טוב' אמר הקב"ה הביב עלי שמותן של שבטים החקוקים על לבו של אהרן מכהן גדול שנמשח בשמן המשחה עכ"ל, וצריך לפרש מאמרם ז"ל מה ששיבחו שמותן של שבטים משמן המשחה.

ונראה, דהנה הנשיאים הביאו גם את אבני השוהם ואבני מילואים וגם את הבשם ושמן לשמן המשחה, והלא מצינו ב' אופנים לחינוך הכ"ג, כהן משוח בשמן המשחה כמו שנתמנה אחרן הכהן בתחילת כהונתו, ויש ג"כ כהן מרובה בגדים כמבואר במתני' פ"ק דמגילה לאחר שנגנו שמן המשחה, ול' רמב"ם פ"ד מכלי המקדש הי"ב: אם אין שם שמן

המשחה מרבין אותו בבגדי כהונה גדולה בלבד שנא' (ויקרא כא) 'אשר יוצק על ראשו שמן המשחה ומלא את ידו ללבוש את הבגדים' כשם שמתרבה בשמן המשחה כך מתרבה בבגדים עכ"ל, ואמנם גם כהן שכבר נתרבה בשמן המשחה אינו יכול לעבוד עבודה בלי שילבש את

הח' בגדי כה"ג, חוץ מעבודת יוה"כ שמשמש בבגדי לבן, אבל אם יעבוד כן בכל השנה הר"ז חילל עבודתו.

יזה כוונת מאמרם ז"ל לחלק בין שמן המשחה לשמותם של שבטים, דאמנם גם שמן המשחה הי' מעכב בתחילת כהונתו של אהרן, אבל לא הי' זה משום שנצרך השמן עצמו לכפרה, רק הי' תנאי בחלות הכהונה שיהי' משוח בשמן המשחה ואח"כ הכה"ג עצמו הוא המכפר, אבל שמותן של שבטים החקוקים על לבו הם עצמם המכפרים, וזהו הביאור 'מוב שם משמן טוב'.

#### 'ושחט אותה לפניו' (לפרשת פרה)

יְּנָתַהֶּם אֹתָה אֶל אֶלְעֵיר הַכּהַן וְהוֹצִיא אֹתָה אֶל מחוץ לְפַּחֲנָה וְשָׁחֵט אֹתָה לְפָנֵיו (במדבר י"ט, ג)

פי' רש"י 'ונתתם אותה אל אלעזר הכהן' מצותה בסגן, 'והוציא אותה אל מחוץ למחנה' חוץ לג' מחנות, 'ושחט אותה לפניו' זר שוחט ואלעזר ביאה זיר"ל

ומ"ש רש"י 'מצותה בסגן' הוא מד' חז"ל בספרי (חקת ח') בא הכתוב ולימד על הפרה שתהא עשוי בסגן, תדע שכן, שהרי אהרן קיים ואלעזר ולימד על הפרה עכ"ל, ואמנם כוונתו רק על פרה ראשונה שהוראת שעה הי' לעשותה בסגן, אבל נחלקו רז"ל (יומא דמ"ב ב') בשאר כל הפרות, איכא דאמרי לדורות בכהן גדול ואיכא דאמרי לדורות בכהן הדיוט, וכ"ה בספרי (הובא ברמב"ן כאן) ובתוספתא (המובא בר"ש רפ"ד דפרה) ונתתם אותה אל אלעזר הכהן, זו נעשית באלעזר ושאר כל הפרות בין בכ"ג בין בכהן הדיוט אומרים זו נעשית באלעזר ושאר כל הפרות בין בכ"ג בין בכהן הדיוט אומרים זו נעשית באלעזר ושאר כל הפרות בין בכ"ג בין בכהן הדיוט ע"כ, ומ"מ לכ"ע אין מצותן לדורות בסגן.

ולכאו' י"ל שלמ"ד ששאר כל הפרות בכהן גדול א"כ הי' עיקר המכוון לעשות פרה ראשונה שלא בכ"ג, ולמ"ד ששאר כל הפרות בכהן הדיוט הי' עיקר המכוון בפרה ראשונה שלא תהי' בכהן הדיוט, אך מלשון

רש"י וספרי הנז' משמע שהי' רצון ביחוד שפרה ראשונה תהי' דוקא בסגן, ואמנם הרמב"ן כ' בזה"ל: ואין הכוונה לומר שיתי' חיוב המצוה בסגן יותר מכ"ג או כהן הדיוט, אלא הוראת שעה היתה בפרה ראשונה שתהי' באלעזר והוא הי' הסגן עי"ש מה שביאר בזה ג' אופנים.

ימ"מ דין פרה אדומה שצריכה לישחט לפני הכהן גדול וכמו ששנינו במס' פרה (פ"ד מ"א) שאם נשחטה שלא לפני כ"ג פסולה. והנה בכל הקרבנות אמר הכתוב שנשהטין לפני ה', וכמ"ש (ויקרא א') 'ושחט את בן הבקר לפני ה', 'ושחט אותו על ירך המזבח צפונה לפני ה', וכ"כ 'ושחט פתח אהל מועד' (שם ג'), אבל בפרה אדומה כתיב 'ושחט אותה לפניו', ופרש"י שר"ל לפני הכהן, והיינו שאי"ז ככל הקרבנות שנשחטין לפני ה', אלא הכהן עומד כביכול במקומו של הקב"ה.

ינראה לפרש עפ"י מ"ש רבינו בחיי (פר' חוקת) כי מצות פרה אדומה היא יסוד ושורש תורה שבע"פ עי"ש ויש להאריך בזה הרבה, ולכן פרה אדומה נעשית לפני הכ"ג כדוגמת שחיטת הקרבן פתח אהל מועד, כיון שהכ"ג הוא מקור תורה שבע"פ וכעין בחינת 'אהל מועד' שהוא מקור התורה שבכתב, כי שפתי כהן ישמרו דעת ותורה יבקשו מפיהו כי מלאך ה"צ הוא.

יו"ל על ידי מערכת "דרכי אורה" | להנצחית ולקבלת העלון במייל ניתן לפנות לדוא"ל: 62112dw@gmail.com



# ממרן ראש לראשי הישיבות רכינו הגרב"ד פוברסקי שליט"א

#### וכל חכם לב בכם יכאו ויעשו את כל אשר צוה ה' (ל"ה י')

כדי לזכות במלאכת המשכן לא מספיק להיות חכם שהרי יש הרבה אנשים שהקב"ה חונן להם חכמה ודעת. אלא צריכים להיות בגדר 'חכם לב' שמוצלים את החכמה לעלות במדרגות רוחניות על ידי למוד תורה ורכישת מדות טובות, עד שגם הלב מושפע מהחכמה. רק אלו שהם מקיימים את דברי הפסוק וידעת היום והשבות אל לבבר זכו במלאכת המשכן ובלב כל חכם לב נתתי חכמה, ורק אלו יכלו לעשות את כל אשר

צוה ה' (קו' משכנותיי, ישראל לרבי ישראל כהן תשל"ט - בשם רבינו שליט"א).

#### בנין בית המקדש

כותב נכדו הרה"ג אברהם אליעזר פוברסקי שליט"א נו"נ ישיבת תורה בתפארתה: שמעתי ממו"ז מרן הגרב"ד פוברסקי בביאור המחכים בבנין אריאל ולא לבנין אריאל וגם לא אמרו בסתם המחכים לבית אריאל. והכוונה בבנין על מלאכת הבניה שמחכים בבנייתו שאין בנין ביהמ"ק דוחה שבת.

שקשה להבינו, עד שבא רבי חיים שלמה ובאר מה שהברכת שמואל אומר כך החיה את כל הספר, ממנו ידעתי מה כתוב שם. גם בשיעוריו בישיבה

החיה אותו מחדש. הגאון הגדול רבי יצחק שיינר (שליט"א) אמר: "חה אמת

במידות היה מיוחד מאד. יש מדרגות בענווה. דוד המלך אמר: 'ואנכי תולעת

לא איש". אברהם אבינו אמר 'ואנכי עפר ואפר', לעומתם משה רבנו אמר

'ונחנו מה'. ביטל את עצמו לגמרי. מה הכוונה 'תחנן מה', בגמרא בשבת

מסופר שאחרי קבלת התורה בא השטן לשמים וראה שאין תורה, הלך לחפש אצל שרו של ים והמשיר לחפש. הלר למשה רבינו, בגמרא הוא

- שכל זמן שהוא היה, היה אתנו עדין רבי ברוך בער ועכשיו הוא נפטר".

# בבוד מו בים

מרן הגאון רבי חיים שלמה ליבוביץ זצ"ל ראש ישיבות קמגיץ ופונביז' מחותנו של רבינו מרן שליט"א גלב"ע ח"י אדר תשע"ו

ביא דברים שטח רבינו מרן שליט"א לאחר פטירתו של מרן הגרח"ש זצ"ל: למעשה שנינו נולדנו באותו מקום. בברנוביץ. שם היה בית חולים. אנחנו התגוררנו בקלצק והם בקממץ. אבל בשני המקומות הללו לא היה בית חולים, רק בברונביץ שהיתה עיר יותר גדולה משניהם, שנינו נולדנו בברנוביץ אבל לא הכרתיו אז. לראשונה, הכרתיו שהיה בן שבע ושהינו יחד באניה שבה עלינו לארץ הקדש 'שיף ברודערס".

יצאנו לארץ ישראל ברכבת מוילנא, וברכבת נפגשנו כל המשפחות יחדיו. אבא מרן ראש הישיבה זצוק"ל והגאתים רבי יעקב משה ליבוביץ וגיסו רבי משה ברנשטיין, רבי חזקיהו יוסף מישקובסקי מקריניק. רבי שמואל

וינטרויב ר"י פינסק ורבי אריה שפירא מביאליסטוק. יצאנו מוילנא למסע למוסקבה ברכבת, ממוסקבה לאודסה. לקח יום נוסף ואז עלינו על ספינה רוסית לאיסטנבול. שם היינו שבוע. משם העבירו אותנו לעיירה בחוף הים התיכון, בה היינו שלשה שבועות, משם נסענו ברכבת לחלב ומחלב המשכנו לבירות, מבירות נסענו באוטובוס ועצרו אותנו בעתלית לעשרה ימים. לפני פסח שוחררנו כל אחד למקומו, במסע זה הכרתי את רבי חיים

מרן שליט"א משוחח בלימוד עם מרן הגרח"ש בהיכל הישיבה

מוזכר בלי שם, 'בן עמרם', וענה לו: התורה לא אצלי, א"ל הקב"ה: בדאי אתה התורה לא אצלי? משה רבנו הרגיש את עצמו שהוא רק הדינור שמעביר תורה לכלל ישראל, אני 'בן עמרם', אין משה בעולם - 'ונחנו מה' מסרתי להם את התורה ואני לא קיים.

ענוה כזו של 'וכחכו מה' ראינו אצל רבי חיים שלמה זצוק"ל. היה אומר פשט בלימוד, זה אבי אמר לי, כך שמעתי מאבא, כאילו אין לו מעצמו כלום. משים עצמו כמי שאינו.

שורש המידות טובות זה ענווה. כך הוא היה.

לא היה אצלו מושג של קנאה או כבוד 'תחנו מה'. היינו מדברים אתו בלימוד הוא שמע והשים עצמו כמי שאינו. כשבאנו לקחת אותו לישיבה הוא לא הבין, מה אני שייך לישיבת פתיבז'? היו צריכים לשכנע אותו עד שהסכים לבא לישיבה. ובישיבה, כולם אהבו אותו, ראו אדם השלם הלב שלו כובש. כל פעם שבא לישיבה, לא הבין איפה צריך לשבת. האדם השלם. הרבה לא ודעים, אבל הוא היה מתמיד גדול, ישב לילות ארוכים בבית ולמד.

היתה לו השפעה גדולה על התלמידים ?

רבינו שליט"א: במדרש רבה כתוב על הפסוק: 'ראו קרא ד' בטם בצלאל' הדא הוא דכתיב "טוב טם משמן טוב", כמה הולך שמן טוב מקיטון לטרקלין וטם טוב הולך מסוף העולם ועד סופו. טם טוב זה לא רק מבחן מה הבריות אומרות עליו, אלא ישנה הטפעה טל גטמיות. שאדם נהנה באכילת מאכלים ערבים ושאר כל הדברים יכול לקחת ולהטתמש. אבל יש הנאת הריח, אדם נהנה בלי פעולה, עצם מה טעומד ליד הריח, מקבל מאליו את הרגאה. התלמיד חכם מוסיף בעולם מה שאפשר לשאול אותו בדברי תורה וליהנות מחכמתו, אבל בנוסף הוא משפיע יראת שמים וקדושה ועל זה מכוון שם טוב טמושפע למרחוק.

בארץ הכרתיו בבית מרן הרב מבריסק זצוק"ל. אני הכרתי את מדן הרב זצוק"ל עוד בוזלנא, כשאבא מדן זצוק"ל שמע אצלו שיעורים, וכאן הגעתי למרן הרב. ורבי חיים שלמה למד אצל מרן הגרי"ד בן הרב זצ"ל. כשנפתחה הישיבה בתשי"ג, ביקש הרב מבריסק מאביו רבי יעקב משה ליבוביץ שישלח את בנו רבי חיים שלמה ללמוד אצל בנו רבי בערל בישיבה. מדן הרב מאד אהב אותו וקרב אותו ובמשר כל השנים. כשהיו לי ספיקות על הנהגות שונות של מדן הרב, הגרח"ש היה הכתובת לשאול, איך מדן הרב נהג ומה היה המנהג שם בבית. – בהמשך השנים נהיינו מחותנים להבחל"ח כשבני שליט"א נהיה חתנו. אני זוכר שבאנו לביתו במאה שערים, בית פשוט עם מדרגות ישנות אבל בפנים שררה חמימות רבה.

איך אפשר להגדיר את דמותו?

שלמה כששנינו היינו ילדים.

רבינו שליט"א: האמת שהוא היה מאד צנוע עשה עצמו כמי שאינו, הסתיר את עצמו ואת גדלותו ובאמת הוא היה מופשט לגמרי מהעולם הזה. הוא ישב ולמד בהתמדה. את גדלותו ועמקנותו הכרתי בשנים האחרונות כשהגיע לישיבת מה הכוונה? עד שהוא הגיע לישיבה לא הצלחתי להבין את ה'ברכת שמואל' מלבד סימן אחד בב"ק ואחד בגיטין. כשבחורים באו לדבר אמרתי

שם טוב זה השפעה רוחנית בלי שיעור. יראי שמים כבר מרגישים. נכנסת לבית של מרן החזון איש זצוק"ל מיד מרגישים את ההשפעה, בישיבה בלי לשמוע שיעוד לא תדע ללמוד, אבל יראת שמים זה השפעה והריחו ביראת ד". הקטורת זה ריח רוחני, צמצום של רוחניות, אבל בזוה"ק כתוב שקטורת שוחט את היצה"ר, לכן מזבח הפנימי, אפילו שלא מקריבים קרבנות, מקרא מזבח, כי עליו שוחטים את היצד הרע. הייתה לו השפעה רוחנית על התלמידים שנדפה למרחוק.

#### הספד בהלויית מרן הגרח"ש ליבוביץ זצ"ל יום א יט אדר א תשע"ו

נפלה עטרת ראשינו אוי נא לנו כי הטאנו, לכאורה מספיק כבר נפלה עטרת ראשינו אוי נא לנו, מה מוסיפים עוד כי חטאנו, כתוב כאן יסוד גדול! מה הוא אבילות בכלל ישראל, אנחנו לא כשאר העמים, בוכים! מצטערים! צריך לדעת על מה מדברים, נפלה עטרת ראשינו, מי לקח את העטרה, ריבונו של עולם אבינו שבשמים הוריד מהישיבה את העטרה. לנוה! אוי נא למו. למה?

כי הטאנו, זה התכלית של האבילות להתבוכן למה, כל החיים זה רק לדעת שהקב"ה מנהל את העולם, והוא עושה כמו שהוא מבין, אבל אנחנו צריכים להצדיק את הדין, אבל לשאול למה, כי הטאנו אנחנו האשמים לא מגיע

מנורה הטהורה אורה נעדרה, זה כתוב בקינות, מנורה הטהורה, מנורה הטהורה רק טהורה היא עשויה מזהב טהור כתוב, והשמן שמדליקים בה הוא שמן זית זף, זי נקי! טהור! ואיך זה הגיע לידי כתית ע"י עמלה בתורה, והמנורה הזאת אורה נעדרה, אין

יותר אור, במנורה הרי כשר גם בטומאה, אבל שתהיה מאירה, מנורה זה אור התורה, מה זה המנורה אור התורה זהו המנורה, וכשאיש טהור עם המנורה הטהורה בתכלית ללא שום פגם אז היא מאירה, וצריך לדעת זה תלמייד חסם, איי מה היה הראש ישיבה, מנורה טהורה, טהורה ממש בלי שום פגם, כלום! כלום! טהור! טהור! והטהרה הגיעה לידי כתית ע"י עמל ויגיעה כל ימיר, אז הוא האיר את העולם, ועכשיו מנורה הטהורה אורה נעדרה, חושך!. עטרת תפארת לארץ נגררת, עטרת תפארת העטרה שהיתה תפארת, לקחו מאיתנו, ואנחנו בוכים איכה תפארתי מראשותי השליכו, לקחו מאיתנו את כל התפארת, עלה מות בחלוננו ובא בארמונותינו, בארמון, בהיכל, בבית המקדש, לבית המקדש נכנס מלאך המוות.

הגמרא אומרת איך מתאבלים, אומרת הגמרא במועד קטן, אבילות זה לא רבים, זה יחיד, אומר רש"י שנאמר אבל יחיד עשי לך, על מה זה כתוב? זה כתוב על בית המקדש, זה ירמיהו הנביא אמר נחרב בית המקדש ואז הוא אומר אבל יחיד, אומר רש"י על המקום אם יחשבו שזה רבים אז צרת רבים חצי נחמה, צריך לדעת שכל אחד צריך לחשוב על עצמו. זה לא צרת רבים, אבילות זה דין של יחיד, כל תמיד מהישיבה, כולם כוכים! כולם מתאבלים! אבל האבילות צריכה להתייחד על כל אחד, כל אחד מהתלמידים צריך להרגיש ולדעת שהורידן מממו את העטרה, ואז ההתעוררות היא לגמרי אחרת, וזה התפקיד, זה התפקיד כעת וזה לא פשונו

חז"ל אומרים ראה הקב"ה שצדיקים מועטים, עמד ושתלם בכל זור ודור, מה זה צדיקים מועטים, צדיקים הכוונה שזה מחזיק את הדור, לא סתם מה, וכאלו יש מעט מאד, מה עשה הקב"ה פיזר אותם, שתלם בכל דור ככה, וכאלו יש מעט מאד, מה עשה הקב"ה פיזר אותם, שתלם בכל דור ודור, הצדיק הזה הי' יכול להיות בדור הקודם, וגם קודם לכן, אבל מה יהיה על הדור שלנו?, אז עמד הקב"ה ושתלם בכל דור ודור, הקב"ה הראה לאדם הראשון דור דור ודורשיו הוא לא הראה לו את כולם הוא הראה את דורשי הדור, וזה אנחנו צריכים לדעת את מה שאבד לנו לקחו את דורש הדור, בודאי הקב"ה ימלא את מקומו אבל לקחו, וזה האבל כאן דור דור ודורשיו, זה לא סתם, זה לא אבילות פשוטה.

בחז"ל כתוב הספידו את הלל, הלל היה נטיא ישראל, היה אפשר לחטוב מה הספידו אותו. הספד על הלל מסתמא היה שעה שעתיים אני יודע, מתוב בגמרא מה אמרו על הלל חסיד ועניו, אתם טומעים, טתי מילים, טתוא המהרש"א זה ההספד על הלל זהו זה? זה גדול הדור, חסיד ועניו, אומר המהרש"א לא כתוב כאן הסיד ועניו, צריכים לראות את הגמרא בעבודה זרה, יט מסילת ישרים יש דרך, תורה מביאה לידי זהירות, זהירות לידי זריזות, אחר כך הולך נקיות פרישות טהרה קדושה, ואז בא חסידות וענוה יט מחלוקת מה יותר גדול, כאן אמרו על הלל לא חסיד ועמו, אמרו כל מה שכתוב קודם, כל המסילת ישרים הוא עבר, תורה מושלמת, כל מה שכתוב קודם, כל המסילת ישרים הוא עבר, תורה מושלמת, כל מה שכתוב קודם, כל המסילת ישרים הוא עבר, תורה מושלמת.

זהירות מושלמת, זריזות מושלמת, נקיות מושלמת, קדושה מושלמת, פרישה מושלמת, הוא אוחז כבר בחסיד ועניו, אומרים חז"ל למה אמרו ככה, כי באותו זמן היה אסיפה של רבמים ויצא בת קול ואמרה יש ביניכם אחד שראוי לרוח הקודש אבל אין הדור ראוי לכך, מי הוא הראוי לרוח הקודש אבל אין הדור ראוי לכך, מי הוא הראוי לרוח הקודש כחסידות ועמה הם מביאים, נתנו עיניהם בהלל הזקן, וזה היה ההספד, כשאומרים עליו חסיד ועניו על רחיים שלמה זה לא רק שתי המילים האלו, זה מקוף את כל המהליך כל מה שאדם יכול לעלות ולעלות במסילה העולה בית א-ל, הוא קיים, מנערותו, מילדותו.

הגנזרא מוסיפה על הלל תלמידו של עזרא, גם זה הספד, וזה צריכים לדעת ד' חיים שלמה הוא הרי זכה, הוא היה תלמיד, של מי תלמיד? של הסבא, האם ידוע לנו מה הי' ר' ברוך בער. א'מלאר, האבא ר יעקב משה גם אני זוכר אותו, הוא למד אצל הרב מבריסק, ר' חיים שלמה גם כן זכה, הוא זכה ללמוד בבית הגדול הזה ולריות קשור לבית לא סתם, תלמידו של עזרא הכוונה תלמיד של עזרא, הוא היה תלמיד, אני יודע ממעשים איך

שהוא היה מקורב, איר שהרב מבריסק אהב אותו, למד איתו, לא כל אדם זוכה לזה, זה רק זוכה מי שעלה בכל המדרגות, זה מה שאבד למו, ועל זה אנחנו בוכים נפלה עטרת ראשינו אוי מא לנו כי חטאנו.

"אני רוצה להגיד לכם, רבותי תדעו, פחד נורא! בראשית חכמה כתוב עזה כמות אהבה, מה הפירוט של המילים האלה, תשמעו מה שהראשית חכמה אומר, אהבה הכונה אהבת הנפט והגוף, אהבת הנשמה "הגוף, כזאת אהבה שאין בכל העולם, עזה כמות, עכשיו אנחנו מבינים מה שקורה



הוא גם זכה מכיון שהוא היה תלמיד של עזרא, אז הוא נקרא ממוסרה התורה, ממעתיקי השמועה, זה לא פשוט!, משה קיבל תורה מסימי, ומסרה ליהושוע, ויהושוע לזקנים, יש הרבה, יש מהלך וגם כאן יש את המהלך כי מלאך השם צבקות הוא, אם הרב דומה למלאך השם צבאות אז יבקשו תורה מפיהו, מה זה מלאך, אומר המסילת דוד שליה, הוא היה שליה של הקב"ה, הקב"ה הביא בדור הזה את ר' חיים שלמה אתה תמלא את תפקידי אתה תלמד את במי את עם ישראל את תורתי, וזה הפשט במוסרי התורה במעתיקי השמועה, מי זה היה הבריסקער רב, ר' חיים וכו' וכו' עד הגאון. זה לא רגיל.

ועל זה אנחנו בוכים, ועל זה אנחנו מתאבלים, ומבקשים מהקב"ה ריבונו של עולם מה יהיה? מה יהיה? אבל הישיבה היא קדושה, אתה יודע שהישיבה היא קדושה, אתה יודע שהישיבה היא קדושה, אתה יודע מי שיסד אותה, והקב"ה זיכה שבישיבה הזאת יש... הוא היה שליה מאמן מלאך השם, אנחנו מבקשים מהקב"ה שירחם, רחם עלינו, תשמור על הישיבה הקדושה הזאת, כולנו יחד, כל התלמידים יזכרו את דרכיו, ילמדו ממעשיו, לדעת מה היה לנו, ולדעת מה חסר לנו ואיך מתקנים.

הקב"ה ידחם עלינו וינחם אותנו אפשר לומר, בתרְ אבלי ציון וירושלים, יחד עם בית המקדש, יחד עם השראת השכינה, יקויים בקרוב.

ר' חיים שלמה מה אני יגיד אני הרי מדבר גם כמשפחה, אוי כמה האצלת מרוחך על המשפחה, כמה היו קשרים אליך הילדים, הבנים הבנות הרבזית שתהיה בריאה וחזקה, כזו מסירות נפש, היא גם בת גדולים, צריך לראות איך שלא נפרד, תהי' מליץ יושר על משפחתר, על בניך וחתניך הגדולים, על תלמידר כבניך, שכל אחד ואחד היה כמו יחיד, הי' בן שלף, תרחם עלימו, שהקב"ה יאמר לצרותינו די ובילע המות לנצח ומחה השם דימעה מעל כל פנים ונאמר אמן.



בשמחה, נראה בתיור האדמו"ה בעל המבטר טיב מביאלת זצ"ל

# משנת רמ"ה

ממשנת רבינו מרן ראש הישיבה הגאון **רבי משה חלל הירש** שליט"א

#### פרשת ויקחל - פרה תשפ"ח

# עמל התורה – נתינת כבוד לקב"ה

לתוב בפרשת תרומה (שמות מה יז 'זעשו אחון עצי שיטים'.

והקשו במדרש (שמויר פר' לד סר בו, 'מפני מה בכל הכלים האלה
בתיב זעשית, ובארון כתיב זעשו ארון". דהיינו שבכל כלי המשכן
כתוב 'ועשית שולהן', 'ועשית מונורת זהב', 'ועשית מזבח', הכל
בלשון יחיד, ורק בארון כתוב 'ועשו ארון', בלשון רבים. מתרץ
המדרש, 'אמר רבי יהודה ברבי שלום, אמר לו הקדוש ברוך
הוא. יבואו הכל ויעסקו בארון. כדי שיזכו כולם לתורה'. ומבואר
במדרש, שעל ידי בניית הארון יש כח לזכות בתורה, ולכן רצה
הקב"ה שכל ישראל יעסקו בבנין הארון, כדי שיזכו כולם
לתורה. זצריך לבאר הענין, כיצד זוכים לתורה על ידי עסק הארון.

וזיעש בצלאל (מס לו א), 'זיעש בצלאל את הארון'. ודקדקו חז"ל במדרש (מס פר" 0, מדוע דוקא עשיית את הארון'. ודקדקו חז"ל במדרש (מס פר" 0, מדוע דוקא עשיית הארון נקראת על שמו של בצלאל. וזה לשון המדרש שם, 'אתה מוצא בשעה שאמר הקדוש בדוך הוא למשה עשה המשכן. בא ואמר לבצלאל. אמר לו, מהו המשכן הזה. אמר לו, שישרא הקדוש ברוך הוא שכינתו בתוכז, ומלמד לישראל תורה. אמר לו בצלאל, והיכן התורה נתונה. אמר לו, משאנז עושים את המשכן אז עושין הארון. אמר לו, רבינו משה, אין כבודה של תורה בכך, אלא אנו עושין הארון. אמר לו, רבינו משה, אין כבודה של תורה בכך, אלא אנו עושין הארון ואחר כך המשכן. לפיכך זכה שיקרא על שמו, שנאני ויעש בצלאל את הארון'. ומבואר מדברי המורחת בתוכז. שהעניו בבניית הארון הוא כדי לכבד את התורה המונחת בתוכז.

ומעתה אפשר לומר, שזו היא כוונת חז"ל באומרם שאם כל ישראל יתעסקו בארון יזכו לתורה, שכן בוני הארון מכבדים את התודה, וכבוד התורה הוא כבודו של הקב"ה, שהרי 'קודשא בריך הוא ואורייתא חד הוא', זמי שמכבד את הקב"ה זוכה שהקב"ה ילמדו תורה, ונמצא שעל ידי שכיבדו ישראל את התורה בבניית הארון, זכו שהקב"ה ילמד אותם את התורה.

והנת איתא במנחות (ז.), שאבימי שכח מסכת, ובא לפני רב זסדא תלמידו שיזכירנה לו. ושאלה הגמורא, מדוע הלך אבימי לרב חסדא, ולא שלח לו שיבוא אצלו. ומתרצת, שסבר אבימי שכך תהיה לו יותר סייעתא דשמיא. ופירש רש"י שם וד"ה מסתייני 'משום יגעתי ומצאתי'. ולכאורה יש לתמוה בזה, שהרי בפשטות 'יגיעה' היינו מה שמתייגע בעצם הלימוד, ולא מה שמתייגע לילר ללמוד.

ולפי מה שנתבאר, שעל ידי כבוד התורה זוכים לתורה, יש לפרש שביגיעת התורה יש שני עניינים: א. ענין טבעי, שכאשר לפרש שביגיעת התורה יש שני עניינים: א. ענין טבעי, שכאשר אדם עכול לידע חכמה אזי הוא מובין אותה. ב. ענין סגולי, שעל ידי העמל שיש לו בלימוד התורה הוא מכבד את התורה. שזה כבודו של הקב"ה, ולפיכך הוא זוכה שהקב"ה מלמדו תורת. ולגבי זה אין חילוק אם העמל הוא בעצם הלימוד, או בדבר המוביא ללימוד, שכן בכל ענין יש בזה נתינת כבוד לקב"ה, וזוכה מוחכת כן שהקב"ה משרה שכינתו עליו ומולמדו תורה.

דבר זה נוגע מאוד אלינו. פעמים רבות בני תורה מתלוננים על חוסר חשק בלינוד, חוסר הצלחה או חוסר הבנה, ומחמת כן מתרפים מלימוד התורה, ואינם מבינים שאדרבה. דווקא

כשיש לאדם חוסר חשק וחוסד הצלחה, אם אז הוא מתאמץ ללמוד הוא מראה בכך כמה התורה חשובה בעיניו. ועד כמה הוא מחשיב את הקירבה לקב"ה, וזוכה מחמת כן שהקב"ה בעצמו מלמדו תורה.

וצריך לשנן מה שכתב בנפש החיים שעד ד' בגודל מעלת העמל בתודה, ובפרק כ"א שם הפליג בגודל השכר הצפון לעמלי תודה לעולם הבא, וכתב, 'והנה אמרו בפרק קמא לעמלי תודה לעולם הבא, וכתב, 'והנה אמרו בפרק קמא דבתרא (י), מאי אשבעה בהקיץ תמונתר, אלו תלמידי חכמים שמנדדין שינה מעיניהם בעולם הזה. הקדוש ברוך הוא משביען יהודה ברבי סימון, כל המשחיד פניו על דברי תודה בעולם הזה. הקדוש ברוך הוא מבהיק זיוו לעולם הבא. והכל לפי ערך רוב עסקו ונפלאות דביקותו בתורה הקדושה'. ומבואר מכך, שככל שהאדם מתאמץ יותר ללמוד בכל מצב, גם כשקשה לו, וככל שהוא דבוק יותר בתורה, יגיע למדרגה גבוהה יותר לעולם הבא ולצח נצחים!

עוד הביא שם את דברי הגמרא במסכת חגיגה (יד.) 'אשר קומטו ולא עת נהר יוצק יסודם, אלו תלמידי חכמים שמקמטין שינה מעיניהם בעולם הזה. הקדוש ברוך הוא מגלה להם סוד לעולם הבא, שנאמר נהר יוצק יסודם, והם הטעמי תורה הגנוזים, שהם האור העליון הגנוז'. הרי שגם מי שמרגיש שאינו מבין ואינו מצליח בלימודו, בעולם הבא הקב"ה בכבודו ובעצמו יגלה לו את סודות התורה.

אמנם אדם צדיך לשים לב ולהתבונן מה באמת מפריע לו, שכן פעמים רבות מי שמתלונן על חוסד הבנה והצלחה בלימוד לא מפריע לו באמת מה שאינו זוכה לידיעת התורה, אלא שהוא מרגיש חוסר הצלחה בחיי החברה. ואף שאולי מעורב בזה גם קצת רצון לדעת את התורה, מכל מקום אין זה העיקר אצלו. ומכיון שהסרה לו הבנת החשיבות של לימוד התורה, ממילא אין לו סייעתא דשמיא. זעל כן צריך כל אחד לחזק את עצמו להתבונן בגודל הענין של לימוד התורה, שאף על פי שגדלנו והתחנכנו על זה, מכל מקום פעמים רבות אנו לא מפנימים באמת את חשיבות לימוד התורה.

אנו חיים במצב כזה שפשוט לנו שמסלול החיים הוא מהגן לחיידר, ומשם לישיבה קטנה וישיבה גדולה וכוללים, אך מכל מקום אנו צריכים לעצור משטף החיים, ולהתבונן ולבחור בחיים, שזה החיוב של 'ובחרת בחיים', להבין עד כמה חשוב לימוד התורה, שזה כל הנצחיות שלנו, ובזה תלוי כל זכות הקיום של כל האנשים הקיימים בארץ ישראל ובעולם.

ובפרט עכשיו, שיש שרוצים לעקור חלילה את לימוד התורה מהישיבות, ואינם מבינים שבזה הם כורתים את הענף שעליו הם יושבים, מתעצם החיוב שלנו להתבונן ולהתחזק בזה, להפנים בעצמינו את גודל חשיבות התורה שמקיימת את כל העולם. ועל ידי זה נזכה לענוול בתורה ולכבד את הקב"ה, ונזכה לסייעתא דשנויא בלימוד התורה, ושיתבטלו כל הגזירות.

הוראת שעה

## החיסרון בעמל התורה ובכבוד שמים גורם לגזירות על בני הישיבות

- מתוך שיחה בישיבת סלבודקה אדר תשפ"ה

דיברנו עד עתה שהעמל בתורה נותן כבוד לקב"ה,
ומכוילא זוכה לסייעתא דשמיא גדולה. אמנם יש
להוסיף בזה, שיש עמל עוד לפני תחילת הלימוד,
והיינו העמל להגיע בזמן... בתור שמאחר לסדר
בגלל עצלות, בלי שום סיבה אמיתית, לא די
שמפסיד את זמן הלימוד, אלא מפסיד גם את
ההזדמנות להוסיף בכבוד שמים, שהרי אדרבה,
הוא חלילה מבזה את הקב"ה, בכך שמראה במעשיו
כאילו אין התורה חשובה בעיניו, ויכול לוותד על
תמש דקות, או עשר, או חצי שעה, בתור כזה
מפסיד חלילה את כל הסייעתא דשמיא שלוז

יש ענין נוסף של כבוד שמים, שכתוב בשערי תשובה לרבינו יונה (ש"ג אות קמח), שאדם צריך לחיות במצב כזה, שבכל דיבור שהוא מדבר, ובכל פעולה שהוא עושה, ייראה עליו שמה שחשוב בעיניו זה עבודה ה' יתברך! לא רק ביתס ללימוד, אלא בכל התנהגה של האדם, אם לא רואים עליו שהוא 'בן תורה' שמייקר כל רגע, זה ממעט כבוד שמים תלילה.

כיום הקב"ה מעניש אותנו בעונש ישיר על בני תורה, שרוצים לקחת מאיתנו את האפשרות ללמוד. וצריך לדעת שהקב"ה הוא שעושה לנו את זה ולא הממשלה, הם יקבלו את שלהם כמובן, אבל כלפינו זה הקב"ה. וצריכים אנו להתבונן 'על מת עשה ה' ככת', ובהכרח צריך לומר, שאם היינו מכבדים את הקב"ה כראוי הוא לא היה לוקת מאיתנו אפשרויות ללמוד, אלא אדרבה היה מוסיף לנו עוד לימוד, ואם אינו עושה כן, זו ראיה ברורה שחסר לנו בכבוד שמים.

יש כיזם, ברוך ה', אברכים ובחורים רבים שלומדים בעמל גדול מאוד, אבל למרבה הצער יש גם רבים אחרים, שחסר להם בעמל התורה, וכן חסר להם בכוף שכתב השערי תשובה הנ"ל, דהיינו שלא הנוים עליהם שתכלית חייהם היא עבודת ה'. ובזה אנו צריכים לתהחזק, בעניין של נתינת כבוד לקב"ה על ידי הלימוד עצמו, לא לבטל זמן לפני הלימוד, ולא בשעת הלימוד, ללמוד סדרים שלמים! אמרנו בעבר כמה פעמים שתמינימום של בחור ישיבה זה ללמוד עשר שעות ביום! ולעלות ולהוסיף עוד ועוד. גם אברכים צריכים להתחזק מאד בזה, ולתשוב היטב לפני שמבטלים תודה אם אכן יש ולתשוב היטב לפני שמבטלים תודה אם אכן יש צורך אמיתי בזה.

#### עיונים בפרשה

## בדין עשה שני שגגות בהעלם אחת

# לא תבערו אש בכל מושבותיכם ביום השבת (שמות לה ג).

איתא בשבת (פ.) יהבערה בכלל היתה, ולמה יצאת, להקיש אליה, ולומר לך מה הבערה שהיא אב מלאכה וחייבין עליה בפני עצמה, אף כל שהוא אב מלאכה חייבין עליה בפני עצמה'. ומכאן לומרים שיש יחילוק מלאכות' בשבת.

#### דעת הרמב"ם בענין אדם שעשה עבירות הרבה ב'העלם אחד'

והנה כתב הרמכ"ם בהלכות שגגות (פ"ה ה"א): הבא על ערוה ביאות הרבה בהעלם אחת, אף על פי שהיה בין בעילה ערוה ביאות הרבה בהעלם אחת, אף על פי שהיה בין בעילה ובעילה ימים הרבה, הואיל ולא נודע לו בינתיים, והרי היא גוף אחד, הרי הכל שגגה אחת, ואינו חייב אלא חטאת אחת. אבל אם שגג בה ואחר כך נודע לו, וחזר ושגג בה עצמה ובעלה, ואחר כך נודע לו, וחזר ושגג בה עצמה ובעלה, חייב על כל בעילה ובעילה, שהידיעות מחלקות השגגות.

ומקור דין זה במסכת כריתות (10), שם נחלקו תנאים אמן לביאות מחלקותי. ופסק הרמב"ם כחכמים, שאין הביאות מחלקות, אלא כל שהוא גוף אחד ועשה ב'העלם אחר' אינו חייב אלא אחת.

ובפשוטו משמע, שאף אם עשה כמה שגגות, מכל מקום אם עשה זאת ב'העלם אחרי, ואין כאן גופים שונים שמחלקים, אינו חייב אלא אחת, ונמצא שעיקר הטעם שחייב אחת הוא משום שעשה זאת ב'העלם אחד', ואין ידיעה המחלקת ביניהם.

אמנם ממה שכתב הרמב"ם 'הרי הכל שגגה אחת', משמע שעיקר הטעם שאינו חייב אלא אחת הוא משום שנחשב לשגגה אחת, אבל אילו היה עושה שתי שגגות ב'העלם אחד', היה חייב שתים.

#### הוכחה שהעושה שתי שגגות ב׳העלם אחד׳ אינו חייב אלא אחת

ולכאורה דבר זה תמוה, שהרי הדין הוא שאם עשה שתי שגגות ב׳העלם אחד׳ אינו חייב אלא אחת, כגון אם נעלם ממנו איסור נדה ובעל נדה בשגגה, ואח״כ נודע לו האיסור אבל שכח שבא עליה, ואח״כ שוב נעלם ממנו האיסור ובעלה, הדין הוא שאינו חייב אלא אחת, כיון שלא היתה לו ידיעה בפועל בין שתי הביאות שעבר עבירה, ואף על פי שבכל ביאה יש שגגה אחרת, ונמצא שיסוד הטעם שאינו חייב אלא אחת אינו תלוי בכך שעבר על שגגה אחת, אלא שאין ידיעה בינתיים לחלק, ומדוע נקט הרמב״ם בדבריו יהכל שגגה אחת.

#### ראיה נוספת מדברי הרמב״ם שחיוב החטאות תלוי במספר ה'שגגות׳

עוד יש לעיין במה שכתב הרמב"ם (שם היז), וזה לשונו: מי שעבר ובעל סמוך לוסת, על דעת שתקדום ביאתו לראיית הדם, והרגישה האשה שנטמאת בשעת תשמיש, ואמרה לו נטמאתי, הרי זה לא יפרוש כשהוא מתקשה, כמו שביארנו בהלכות איסורי ביאה. ואם לא ידע שאסור לפרוש מיד, ופירש כשהוא מתקשה, חייב שתי חטאות, אחת על כניסתו, שהרי בעל נדה, ואחת על יציאתו, שיציאתו הנאה לו כביאתו. במה דברים אמורים, כשידע שאסור לבעול בשעת הוסת, ודימה שתקדום בעילתו לראייתה, ולא ידע שאסור לפרוש מיד, שנמצאו לו שתי העלמות בשתי הבעילות, אבל אם לא ידע שאסור לבעול בשעת הוסת, ולא ידע שאסור לפרוש מן הטומאה מיד, אף בשעת הוסת, ולא ידע שאסור לפרוש מן הטומאה מיד, אף על פי שפירש מיד והוא מתקשה, אינו חייב אלא חטאת על פי שכניסתו ויציאתו שהן כשתי בעילות בשגגה אחת הן, ובהעלם אחת עשה הכל, עכ"ל.

ובפשטות היה נראה, שאדם זה שלא ידע שאסור לבעול בשעת הוסת, וכן לא ידע שאסור לפרוש מיד, אף שעבר על שתי שגות, מכל מקום אינו חייב אלא אחת, משום

שאין כאן אלא ׳העלם אחד׳. אמנם ברמב״ם מבואר שהטעם שחייב אחת הוא משום שנתשב לשגגה אחת. ודבר זה תמוה לכאורה, מדוע אכן דנים שני מעשים אלו כשגגה אחת.

#### הישגגהי תלויה במחשבת האיסור

ונראה לומר בדעת הרמב"ם, שהוא סובר שמנין החטאות תלוי במנין השגנות, והסיבה שאם עשה שני מעשים כ'העלם אחר' אינו חייב אלא אחת, משום שהם נידונים כ'שגגה אחת'. והגדר בזה, שהגדרת 'שגגה אחת' אינה תלויה בשם האיסור, אלא במחשבת האיסור, שאם אותה מחשבה הביאה את כל המעשים, דנים הכל כ'שגגה אחת'. כלומר, באופן ששגג ולא ידע מהעבירה, ומכח זה בעל כמה בעילות, כיון שמכת המחשבה הראשונה עשה, נחשב הכל לשגגה אחת, אמנם באופן שהיתה ידיעה בינתיים, הידיעה מחלקת את מחשבת השגגה, ונמצא שלא עשה הכל מחמת מחשבה אחת, ולפיכך הוי שתי שגגות.

ולפי"ז יש לבאר דברי הרמב"ם, לגבי מי ששגג גם בבעילה סמוך לוסת וגם בפרישה בקשוי. שכן באופן הראשון ששגג בכך שבעל סמוך לוסת, מאחר וסבר שלא יבוא לידי עבירה, ועשה עבירה נוספת שפרש בקישוי, שהיא עבירה הבאה מחמת חסרון ידיעה, בזה אי אפשר לדון ששגגה אחת הביאה את כל המעשים, שהרי ידע מהעבירה הראשונה, אלא שדימה שלא יבוא לידי איסור, וא"כ מחשבתו בענין זה היתה שלא לעשות עבירה, ועוד שגג בכך שלא ידע את האיסור השני, ואין שתי העבירות באות מכח מחשבה אחת, ולכן הבררח הן שתי שגגות, ונידונות כשתי העלמות.

אמנם באופן השני שהשגגה היתה בכך שלא ידע שיש עבירה במעשים אלו, אזי כיון שבמחשבתו הראשונה סבר לבעול ולפרוש בקישוי, מאחר וסבר שאין בכך איסור, ממילא כל מה שעשה באותם המעשים נחשב לשגגה אחתי, כיון שהיתה מחשבתו בשעת השגגה לעשות את שתי העברות, ומכח מחשבת השגגה הראשונה הוא עושה את שתיהן, לפיכך הכל נחשב לשגגה אחת, ואינו חייב אלא אחת.

# משנת הישיכה

מתוך סדרת ועדי הדרכה לאברכים

## עבודת התפילה (זי)

#### מישהו שומע אותך

ישנו דבר יסודי מאוד בענין התפילה, והוא מה שכותב המסילת ישרים (פויס), מי שהוא בעל שכל נכון, במעט התבוננות ושימת לב יוכל לקבוע בליבו אמיתת הדבר, איך הוא בא ונושא ונותן ממש עמו יתברך, ולפניו הוא מתחנן ומאיתו הוא מבקש, והוא יתברך שמו מאזין לו מקשיב לדבריו, כאשר ידבר איש אל רעהו רעהו מקשיב שומע אליוי. דהיינו, כשם שאדם חייב להפנים שהוא נושא ונותן עם הקב"ה, ולפניו הוא מתחנן, וממנו הוא מבקש, כך הוא צריך גם להפנים שהוא מדבר למישהו ששומע אותו! ואין הכוונה לכך שכשהוא מוציא מילים מפיו יכוין בהם, אלא שיבין שהוא ממש מדבר אל מישהו ששומע!

ארם יכול לכוין את כל פירוש המילים מתחילה ועד סוף, אבל עדיין זה לא אומר שהוא מדבר עם מישהו! הוא מכוין את המילים, אבל הוא לא מרגיש שהוא מדבר לקב"ה, ובאופן כזה זו לא תפילה! זה אולי לימוד פירוש התפילה, אבל הוא לא מתפלל! 'מתפלל' הכוונה שהוא מדבר אל הקב"ה, זו צורת התפילה, להרגיש שהוא עומד לפני הקב"ה ומדבר אליו, ואם הוא לא מדבר, רק סתם מחבר מילים ולא מרגיש שהוא מדבר, יש כאן חיסרון בכל צורת התפילה!

יש מעשה מפורסם עם רבי אליהו לופיאן זצ״ל, שאדם חילוני נכנס לישיבת

כפר חסידים בשעת תפילת מנחה, וכששאלו אותו מה ראה, אמר שראה את כל הציבור מתפללים, חוץ מזקן אחד שעמד בפינה ודיבר עם מישהו... זו צורת התפילה - לדבר. גם על התפץ תיים ידוע שפשוט היה מדבר עם הקב"ה. וגם הרב אברמסקי זצ"ל ראו עליו כשהיה מתפלל שהוא ינושא ונותן עם הקב"ה, הוא הרגיש שהקב"ה מולו והוא עומד לפניו - אז הוא דיבר.

אמנם, הגם שהוא מדבר אל הקב"ה 'כדבר איש אל רעהו', מכל מקום ברור הדבר שצריך לעשות זאת ביראה ובדרך ארץ, כמו שכתוב בתנא דבי אליהו (פ"ט), 'כשבא סנחריב מלך אשור והקיף את ירושלים עמד חזקיה בתפילה לפני הקדוש ברוך הוא, שנאמר ויתפלל חזקיה אל ה' ויאמר וגו', [והיה] נראה כאדם שהוא מדבר עם חבירו. נחה רוח אלוקים ובא על ישעיה בן אמוץ הנביא, אמר לו, אדם שמדבר לפני מי שגדול ממנו בשר ודם מרתיע גופו ונודעזעין איבריו, המדבר לפני מלך מלכי המלכים ברוך הוא על אחת כמה וכמה שידבר באימה וביראה (ברתת ובזיע. לפיכך הלת חזקיה חולי גדול, שנאמר בימים ההם חלה חזקיהו למות' וגו'. כמובן שתביעה זו היתה לפי דרגתו העצומה של חזקיהו המלך, אבל על כל פנים נלמד מזה לגבינו, שהגם שצריך לדבר מכל מקום צריך לעשות את זה ביראה ובדרך ארץ.

# ממרן רבינו הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט"א

פרשת ויקהל תשפ"ה

### • ווי העמודים וחשוקיהם • שאלה משולחנו של מרן שליט"א

#### שחרור רוצחים כדי להכיא לקבורה חטופים שנרצחו

שאלה. בזמנו נשאל מרן שליט"א |קובץ 'ווי העמודים וחשוקיהם' (גליזן קיח עמ' כד)| לגבי שתרור חטופים תמורת מתבלים רוצחים, אילו היו שואלים דעת תורה בשאלה כאובה זו, איך היו פוסקים האם לשתרר אותם או לא.

וצדי הספק, שמצד אחד יש כאן אנשים שנמצאים כשכי נורא אצל מחבלים רוצחים, זכל יום שעזבר עלזל להיות בלתי הפיך ולסכן את חייהם, או להזתיר בהם טראומות לכל החיים. זלעומת זאת, ההיסטוריה מראה שההיכנעות לדרישות החוטפים מעלה את המוטיבציה של המחבלים ומגבירה את הנסיונות לבצע הרג וחטיפה בעתיד.

זאת ועוד, ששתרור מתבלים צמאי דם עלול להכיא בעתיד לרצח יהודים רבים, זכגון המתבל הנודע יתיא סינוואר ימ"ש שישב בכלא והשתחרר בעסקת שליט, הוא יום את כל הטבח הנורא של שמחת תורה תשפ"ד, זכן שאר הרזעתים ששוחררו באותה עסקה, הם מגדולי הרזעתים היום בעזה. ובזמנו השיב מרן שליט"א שצריכים כית דין של שכעים ואחד שיכריעו על שאלה קשה זו, ואכמ"ל.

כעת ביקשו לשמוע דעת תורה ממרן שליט"א, לגבי חטופים שיודעים בוודאות שאינם בין החיים, והמשפחות רוצות לשחררם כדי להביאם לקבורה, ומצד שני המחבלים השפלים מנצלים את הלחץ שהמשפחות מפעילים, ודורשים לשחרר תמורתם רוצחים שפלים שרצחו יהודים, שעלולים להרוג יהודים.

ועל כן, אילו היו שואלים דעת תורה בשאלה קשה זו, האם היו מורים לשחרר מחבלים כדי להביא לקבורה את החללים, או שהיו מורים שבשביל להביאם לקבורה, אין זה מצדיק לשחרר מחבלים.

תשובה. והאי שבאופן כללי יש ענין לעשות כל מאמץ זגם להוציא כסף כדי להביא את החללים לקבורת ישראל, אך בעניעו יש לדעת שכל אחד שמת בידי גויים יש לו כפרה גם בלי קבורה, ומצידו הוא נמצא בשמים במקום גבוה גם קודם קבורה, ולכן אם היו כאן סנהדרין הם לא היו מתירים לשחרר רוצחים בשביל להביא חללים לקבורה.

#### מקורות וגימוקים

ראשית יש לדעת שאמנם הקבודה היא מאד חשובה בעם ישראל, ואברהם אבינו הוציא סכזם עצום של כסף [לפי החשבון של ערך הכסף היום, שילם כשלוש וחצי מליון דולר] כדי לקנות קבר לשרה אמנו, כי ידע את החשבון של הרך הכסף היום, שילם כשלוש וחצי מליון דולר] כדי לקבר האיי כמו מערת המכפלה. לשרה אמנו, כי ידע את החשיבות של הבאר וצ"ל, ששמע בעצמו מפה קדשו של מרן החפץ היים זצ"ל, שהייתה שאלה של משפחה שהיו מהם שרצו להעביר את אמם לקבורה בארץ ישראל, אך הדבר עלה הון רב. והיו מהם שביקשו לקוברה במקומה בארה"ב, וליתן את הכסף לצדקה לזכות הנפטרת. זוכע הרב שך לשאול את השאלה, מה העדיפות בזה. ואמר התפץ היים במדבר לעצמו: 'אברהם אבינו היה מוכן לשלם ארבע מאות שקל כסף [טאלער] כדי לקבור את שרה אמנו במערת המכפלה, ואם כן זה ענין גדול, אבל זה היה אצלם, ואילו אצלנו התורה נעלה שורר, ע"כ. זהתכוון לומר שלפני מתן תורה היא משר לשלם הרבה על המעלה של קבורה, אבל לאחר מתן תורה השיבות התורה היא מעל הכל, ויש להעדיף תורה, דכשיש תורה יש השראת לאשרני במקום הזה (זראה מה שהרתבנו במעשה זה בספר 'חמודי אבי עזרי (עכ') ערב)].

לכן המהר"ם מרוטנבורג היה גדול הדור, וכל גדולי ישראל שבדור שלאחריו היו תלמידיו כמו הרא"ש ועוד, והמלך האכזר כלא אותו זביקש הון רב כדי לפדותו והוא סירב, כי סבר שאם יפדוהו הרא"ש ועוד, והמלך האכזרי כלא אותו זביקש הון רב כדי לפדותו והוא סירב, כי סבר שאם יפדוהו זה יביא למלך תאזוה גדולה לכלוא עוד גדולי ישראל זלבקש כופר, והיה כלוא במבצד 'אנזיסהיים' שבע שנים. וכתב בים של שלמה (גיטין פ"ד סימן סו): 'שמעתי על מהר"ם מרוטנבר"ק ו"ל, שהיה תפוס במגדול אייגוהם כמה שנים, והשר תבע מן הקהילות סך גדול והקהילות היו רוצים לפדותו, ולא הניח, כי אמר אין פודין השבויים יתר מכדי דמיהם... זבוודאי דעתו היה, שאם יפדו אותו יש למיחש שלא יעשו כן כל השרים לתלמיד תכם המופלג שבחדר בעבור רוב ממון, עד שלא יספיק ממון הגולה לפדותם ותשכח התורה מישראל. כי גם שמעתי שהיה בדעת אותו הצודר לתפוס גם הרא"ש תלמידו, זנודע לו זברח לטוליטילא, וניצול ברחמיו וברוב חסדיו. ומשום הכי אמר חסיד, מוטב שתאבד מעט חכמה היותרת מישראל ממה שתאבד חכמת התורה עיקר, וזה האות שאז פסקה אותו הדבר זהשמד לתפוס חכמי הגולה', עכ"ל.

והנה המהר"ם נפטר בתאריך י"ט אייר ה' אלפים נ"ג כשהוא בן 78, והמלך האכזר לא שחררו לקבורה, ודרש סכום מופלג עבור שחרור גופתו הקדושה והטהורה, וכך היה שם עוד 14 שנים, ורק לאחר 14 שנים בתאריך ד' אדר שנת ה' אלפים ס"ז, פדה אותו הרב אלכסנדר זיסקעד ווימפן בממון רב שתרם דוב רכושו בעבור פדיון גופתו, והובא לקבורה בבית העלמין בוורמייוא.

והנה גם בהרוגי בית דין, נאמר בסנהדרין (דף מז ע"ב) שהיו קוברים אותם בקבר מיוחד, אבל לא בקברי אבותיו מיד, אלא לאחר זמן, והטעם דאף שהרגו אותו במיתת ב"ד, עדיין אין לו כפרה אלא אר בערים בחרים

והגה בגמרא (שם דף מו ע"ב) דנה הגמרא האם קבורה הוא משום בזיונא או משום כפרה, ופירש רש"י משום בזיונא הוא - שלא יתבזה לעין כל שיראוהו מת זנרקב ונבקע. או - כי היכי דתיהוי ליה בפרה בהטמנה זו שמודידים ומשפילין אותו בתהתיות. זכתב הרא"ש שאיבעיא זו לא נפשטה מה הטעם של הקבורה. זכתב ברמזים שמספק יש להחמיר בכל מקרה.

והגה יש לדעת שבענייננו לא שייכים שני הטעמים, כי גופת החטוף הי"ד לא נמצאת ליד המשפחה שיתבזה בפניהם, וגם משום כפרה אין שייך כאן, כי מת זה שנהרג בידי מחבלים שפלים, כבר נתכפר לו בהריגתו, זכמו שנאמר בגמ' שם (דף מז ע"א) שהנהרג בידי גויים, גם אם לא היה שומר תורה זמצוות, כיון דלאו כי אורחיה מיית הווא ליה כפרה, תדע דכתיב 'מזמור לאסף אלוקים באו נים בנהלתך טמאו את היכל קדשך וגו', נתנו את נבלת עבדיך מאכל לעוף השמיים, בשר תסידיך להיתו ארץ', שאפילו אם היה חוטא כל ימיז, כיון שנהרג בידי גויים כבר נקרא 'עבדיך', וגם אם לא למכר כבר יש לו כפרה.

ואם כן אין כאן כ"כ טובת המת לשחררו שיקבר במקום טוב יותר, כי הוא נמצא בשמים במקום טוב אותר, כי הוא נמצא בשמים במקום טוב גם בלי קבורה, וזה בעיקר טובת המשפחה שרוצים לעלות על קברו ולומר קדיש ותהילים, ואם אפשר להסביר להם שזה לא דבר כל כך חשוב (מול השיקול של שהרור מחבלים רוצחים לתופשי), ואם היה מדובר רק בכסף היה רצוי לפדותו ולהביאו לקבורה, אבל לשתרר רוצחים שפלים בשביל זה, יתכן שאם היו כאן סנהדרין, הם לא היו משתררים רוצחים בשביל להביאו לקבורה, כי הוא כבר ומצא במקום גבוה בשמים גם בלי קבורה.

#### הדפסת ברכות הנהגין על עטיפות הממתקים

שאלה. יש לי מפעל לייצור חטיפים בתז"ל, וברצוני לשאזל האם יש עלי חיזב אז עצה טובה לכתוב על העטיפה איזה ברכה לברך על כל חטיף זממתק (או שמא עדיף להימנע מכך, כי לאחר השימוש העטיפה הולכת לאשפה). זאם אכן יש בזה עניין, ברצוני לשאזל מה עלי לעשזת עם מוצר שיש עליו חילוקי דעות איזה ברכה לברך, כגון חטיף 'פצפוצי אורז' - מה אני יכתוב על עטיפות החטיפים, שהרי יש בזה מחלוקת הפוסקים.

תשובה. אין לך מצווה גדולה מזו, שיש הרבה הטיפים שלא ידוע ברכתם, ועל ידי הכיתוב על העטיפה יזרעים איזה ברכה לברך, ואנשים מברכים את הברכה הנכונה. וגם אין בזה חשש של ביזוי בתבי הקודש, שכן העטיפה אינה חייבת בגניזה, כי אם ישרק שתי תיבות, אין הדבר מחוייב בגניזה. ובפרט בפצפוצי אורו שזה דבר הכרחי לכתוב את הברכה, כי יש מפעלים שמבשלים את האורו קודם, זברכתו לפי דוב הפוסקים הוא 'מזונות', זיש מפעלים שהאורו עובר רק קליה וברכתו 'בורא פרי האדמה'. זכפי שפרסמו במדריך הכשרות של העדה החרדית, שפצפוצי אורז משלושה מפעלים ברכתם 'מזונות', ומפעל אחד | מפעל דגן | ברכתו 'האדמה'.

אמנם יש בזה מחלוקת הפוסקים, ויש אזמרים שברכתו האדמה, והיה עיצה לכתוב את הברכה העיקרית שדוב העולם מברך ולכתוב באותיות קטנות: 'זי"א לברך ----'. ולדוגמא על פצפוצי אורו יכתוב 'ברכתו מזוטת זי"א האדמה', זהכוונה היא שכל אחד ישאל את רבותיו איזה ברכה לברך. אך ביה נכנסים לנידון של גניזה, כיון שיש שם דברי תורה עם ארבעה תיבות, זאולי העטיפה צדיכה גניזה לאחר שסיים לאכול.

וגראה שיכתוב את הברכה שרוב הפוסקים סוברים שמברכים על זה, וגם איך שרוב העולם מהגים לברך, ומי שיברך ברכה זו יצא ידי חובה, ובזה יציל את כל אלו שאין יודעים כלום, ומי שרוצה לברך את הברכה הוכונה, יברר את ההלכה בעצמו.

ויותר טוב במקרה כזה, שיכתוב את הברכה עם כוכבית, לדוגמא 'ברכתו מזונות": ואז כל מי שיש לז דעת יבין שיש כאן נידון וילך לברר מה כוזנת הכזכבית, ומי שלא יברר לפחות בירך את הברכה שהיא לדעת רוב הפזססים.

MICHE

154-8487449

 התרגשות גדולה נרשמה בתחילת השבוע הקודם בקרב מאות תלמידי ישיבת **'קרית מלך'** כאשר באופן נדיר ניאות מדן רבינו שליט"א להשתתף בעצרת הזיכרון שנערכה לזכר גיסו רשכבה"ג מרן שר התורה **הגר"ח קניבסקי** זצ"ל, שבט"ו אדר חל יום השנה השלישי לפטירתו, בעצרת השתתפו ראשי ורבני הישיבה, בעיהם אחיינו של רבינו, ראש הישיבה הגאון רבי שלמה **קניבסקי** שליט"א, וחתנא דבי נשיאה הגאון רבי **דב מאיר טננבוים** שליט"א, ושאר צוות הישיבה.

- את דברי הזיכרון בעצרת, פתח לבינו ואמר: **'בני ציון היקרים המסולאים** בפז. איזה זכות יש לנו כעת לשבת פה בפני כאלה שמעמידים את התורה ואת העולם כולו, זה אתם! בלי עין הרע, תלמידי חכמים, בוודאי יצמחו מפה שבדות והנהגות ייחודיות וזכרונות משישים שנות חברותא עם גיסו מרן שר התורה זצ"ל, את משאו סיים רבינו: **'אני רוצה להגיד לתלמידים היקרים, אנחנו** ומצאים פה בישיבה של ש"ב הגאון רבי שלמה קניבסקי שליט"א, שמאד מאד אהוב עלינו, זו זכות מאד גדולה, יש כה עוד גדולי עולם שיושבים פה

'תראו יקיריי, אפשר להגיע היום לדרגות גדולות! אתם יכולים להגיע לדרגות הכי גדולות שיש באומה, קוראים לזה רוח הקודש מי שיש לו שכל בהיר בלימוד התורה, אתם יכולים להגיע לדברים הכי גדולים שיש באומה. רק צריך ללמוד בחשק, ולראות בעיניים אמיתיות מה תפקידנו בעולם הזה. ואשריכם ואשרי חלקכם שזכיתם ללמוד במקום כזה טוב ונפלא שרוחו של רבי חיים זצ"ל נושבת כאן.

'ובפרט כעת לפני יום היארצייט שיש התגברות של נתינה עד בלי די, זה ים טוב ויום סגולה. הקב"ה שמח בשמחתו של הצדיק, יש לי את הרושם שגדולתו של רבי חיים מתנת למימוש, ואתם יכולים להגיע לדרגה הנוראית הזו של ידיעת הש"ס שמונים פעם. יקיריי אתם יכולים לתפוס רוח הקודש, לאהוב את הקב"ה, עם חברים טובים, ללמוד טוב, תזכו להיות גדולי ישראל, ובכם יתברכו עם ישראל. ורבי שלמה וכל הת"ח שיש פה, יהיו שלוחים דרחמנא של הקב"ה להפוך אותכם לגדולי עולם, כן יאמר השם", עכ"ד קדשו

- בשבוע שעבר הגיע רבינו לניחום אבלים אצל ידידו ורעו הגאון רבי מסעוד בן שמעון שליט" א, רב בית הכנסת הספרדי ברמת אלחנן, ורבה הספרדי של העיר בני ברק, אשר ישב שבעה על פטירת אחיו הגאון רבי שלמה בן שמעון זצ"ל גאב"ד נווה ציון וחבר מועצת חכמי התורה. בתחילת דבריו אמר רבינו 'מספרים עליו גדולות ונפלאות', והוסיף שהתפרסם בציבור שכאשר ביקשו מהן הגד"ע יוסף זצ"ל לכהן כרב הראשי, אמר בענוותנותו שהוא מוכן רק בתנאי שילבש את הגלימה על הכתפיים..., והוסיף רבינו בכאב: 'חבל על דאבדין... כולם אומרים שהוא היה תלמיד חכם מופלג מאד". הגר"מ בן שמעון ציין בפני רבינו, שהנפטר זצ"ל היה מסיים מדי שנה בשנה את הש"ס כולו וכן את ספר הזוה"ק. בניו של הנפטר ציינו שאמר שהוא מסיים בער"פ כי הוא בכור, ואת הש"ס הרי צריך להבין כל דבר עד הסוף, ובלי זה אין זה סיום, לכן הוא מסיים גם את הזוהר, שם ודאי יש לו סיום... רבינו הגיב בהתפעלות: **'ממש חבל על דאבדין, כזה אדם** גדול... שמעתי שהוא השאיר בנים חשובים, ככה אומרים', כאשר אחד הבנים הגיב בביטול 'אז אומרים'..., הגיב רבינו: 'את עם ישראל לא מרמים'..., לסיום אמר רבינו: 'צריכים לדאוג ולראות שיגדלו עוד תלמידי חכמים כמוהו בחזרה. עם ישראל זקוק ומצפה לאנשים גדולים". הגר"מ בן שמעון סיפר: 'ביום החתונה שלו, אני עוד הייתי ילד, הוא לקח אותי ואמר לי בא נלמד חברותא, נתחבא שם ונלמד', רבינו: <mark>'להישגים גדולים מגיעים רק על ידי דברים כאלו</mark>... המקום ינחם אתכם בתוך שאר אבלי ציון וירושלים ולא תוסיפו לדאבה עוד, הקב"ה ישלים לעם ישראל את גדולי ישראל, שלא יחסר המזג'.

#### לעילוי נשמת

רבינו הגדול רשכבה"ג מרן שר התורה **הגר"ח קניבסקי** זללה"ה מסו של מדן דבוני שליט"א, נלב"ע ט"ו אדד ב' תשפ"ב

"וזכורני לטובה מילדותי אשר בכל עש"ק שהי" הקביעות ביניהם הי" יום שמחה אצל אאמו"ר זצוק"ל, וככל פעם שטעדו יהדע ועסקו בתורה היו הרכרים טאירים ושטחים בנתינתן מוסיני. והרגישו סביכם בהילה של אוד התורה, פקודי ה' ישרים משמהי לב. הכבור והחיכה והאחבה ששרתה ביניהם אי אפשר לתאר כלל, לא גם ליהה ולא כהתה עינה כששים שנה עד שעת הפרירה, אשרינו שוכינו לחוות אהכת ושמחת התורה במידה כזו" |מתוך מכתב הגאון רבי אי"ש הניבסהי שליט"א לספר ילשוח בשדה"|

# + תורת חמד | מענייני הפרשה +

ויעש את הכיזר נחושת ואת כנו נחושת במראות הצובאות אשר צבאו פתח אהל מועד (לה, ה). ידוע הנידון האם מותר לאיש להסתכל במראה, דבשו"ע (יו"ד סימן קנו ס"ב) נפסק דאסור לאיש להסתכל במראה משום "לא ילבש גבר שמלת אשה". וכתב הרמ"א דיש אומרים שהיינו דוזקא במקום שרק דרך הנשים לראות במראה, אבל במקום שדרך האנשים לראות ג"כ במראה, מותר. וכתב שם בגליון מהרש"א דמ"מ התברים נמנעים בכל מקום, וגם בביאור הגר"א סובר שמעיקר הדין אסור. זידוע שגדולי החסידות נזהרו שלא להסתכל במראה אפילו בכדי לסדר התפילין ולבדוק בעת התפילה שהתפילין מונחות במקומם כדין בין עיניך, וכמ"ש בשו"ת דברי חיים (ח"ב סימן ז), יעו"ש. אמנם הרבה מרבותינו נהגו לבדוק התפילין עם מראה, זכן נהג מו"ח מרן הגרי"ש אלישיב זצ"ל (כמובא באשרי האיש ח"א עמ' לו). [אמנם החזו"א והקה"י החמירו בזה משום לא ילבש, ראה בשו"ת שיח חיים (תשובה קיד) שהרחיב בזה]. והנה יתכן להוכיח דגם אין בו משום לא ילבש, מ"מ כלי זה מאוס, דהנה רש"י כאן פירש, דבנות ישראל הין בידן מראות שרואות בהן כשהן מתקשטות, ואף אותן לא עכבו מלהביא לנדבת המשכן, זהיה <mark>מואס משה בהן מפני שעשויים ליצר הוע.</mark> אמר לו הקב"ה קבל כי אלו הביבין עלי מן הכל, שעל ידיהם העמידו הנשים צבאות רבות במצרים זכו', יעו"ש. ומכואר שרק כאן היה תביבות מיוחדת משום שהעכירו צבאות ע"י המראות, אכל לולי זה, גם הקב"ה הסכים עם משה שהוא בלי מאום משום שעשוי ליצר הרע. זמוכח דאין ראוי להתזיק וכ"ש להסתכל בכלי זה, והוא מאום, לפי שהוא עשוי ליצה"ר. אמנם נראה דאין ראיה כלל, דכאן איירי בנדבה לבית המקדש, שמחמת קדושתו הנוראה צריך הכל להיות בנקיות יתירה דק על דק עד אין נבדק, ולביהמ"ק גרידא מראה מאוסה לפי שעשויה ליצה"ר, אבל בעלמא יתכן דאין בה מאיסות, ואם מסתכל במראה לצורך התפילין, אן בטרם צאתן מן הבית כדי לבדוק שאין רכב על בגדו, כדי שלא יתבזה כבוד התורה ושלא יתחלל שם שמים, לית לן בה [וראה בחשוקי תמד (ע"ז דף כט ע"א) שכ"כ להדיא התפארת ישראל (שם פ"ב אות יב), יעו"ש].

וימלא אותו רוח אלוקים בחכמה בתבונה וכדעת וככל מלאכה: ולחשוב מחשבות לעשות בזהב ובכסף ובנחושת (לה, לא-לב). הנה בספר קהלת יצחק (שמות כאן) הביא מעשה באחד המשולתים של ישיבת וולאז'ין שהיה נצרך לעגלה וסוס, כדי שיוכל להתרים טוב יותר, והנה כפרי אחד אשר היה רגיל לתרום סכומים גדולים לישיבה, בראותן את העגלה והסום הפסיק את תרומתו, כשמוע מרן הגה"ק רבי חיים מוולאו"ין זיע"א את הסיבה שהפסיק הכפרי את תרומתו, נסע אליו הביתה, הכפרי שהבין את סיבת בואן של ר' היים אלין, אמר לן אני רוצה לתת לישיבה בשמחה גדולה, ברם כאשר ראיתי את העגלה זהסוסים, הבנתי כי כספי הזלך לאו דוקא לגרזנם של לומדי התורה, אלא לגרזנם של הסוסים, זלכן ההלטתי להפסיק את תרומתי לישיבה. אמר לו ר' היים תביא חומש שמות, ופתה אותן בפרשת ויקהל (כאן), ואמר לו בתוב בפסוק זיימלא אותו הות אלוקים בחכמה בתבונה ובדעת ובכל מלאכה, ולחשוב מחשבות לעשות בוהב ובכסף ובנתושת", ושאל אותו ר' חיים, האם שמעת פעם שאומרים על אחד הגאונים, שהוא תלמיד תכם היודע את כל התורה, צדיק יסוד עולם, וגם חייט נפלא, הרי זה מעורר צחוק, ולמה כתבה התורה שבצלאל יש לו תכמה ותבונה, ודרשו חז"ל בי היה יודע לצרף את האותיות שבהם נבראו שמים וארץ, ואח"כ כתבה התורה שהוא גם יודע לחשוב מחשבות בזהב ובכסף ובנחושת, דברים הנחשבים כפעוטי ערך ביחס להכמתו העמוקה של בצלאל. אלא השיב ר' חיים, יש כאן כוזנה עמוקה, במשכן היו מקומות שזנים, קודש קדשים אוהל מועד, חצר כלי שרת, וכל אחד רצה שתרומתו תגיע לקודש הקדשים, ואם כן כיצד היו התרומות מתחלקות, משום כך נבחר בצלאל שהיה יודע את מחשבת כל התורמים, וכל תרומה שנתרמה אך לשם שמים, הכנים אותה לקודש הקדשים, ואם היה לו פניה נוספת שם אותה, באהל מועד, וזהי כוונת הפסוק, ולחשוב מחשבות בזהב ובכסף ובנחושת, שידע גם את מחשבותיו של כל אחד מן התורמים, כדי שיוכל לידע היכן להכניסם. וסיים הגר"ח: 'למשולת צריך עגלה וסוס, ברם אם כוונתך לשם שמים תגיע תרומתך רק אל ההוגים בתורת ה', ומי שאין כוזנתו לשם שמים, יגיען מעזתיו אל הסום, הסום יאכל את מעותיו, אך גם זה למצוה יחשב, שהרי גם העגלה והסום נצרכים להתוקת הישיבה', ע"כ.

<mark>ומסיפור</mark> זה משמע, דכששניים תורמים כסף למשולח, והכסף וכנס לתוך כיסו של המשולח, אינם נעשים שותפים בכל מעשין, אלא תלוי מה קנן בכסף שנתן התורם, האם קנו בזה אוכל לסוס, או שקנן בזה אוכל לבני הישיבה. וראיה לכך מבצלאל שהיה יודע לחשוב מחשבות להיכן יגיעו כל התרומות של כל אחד ואחד מתתורמים.

ויש להעיר על זה ממש"כ הרמ"א (חו"מ סימן רצב ס"י): הנותן מעזת לחבירו להוליכו על אתריותו זנתנן עם מעותיו, וואבדו מקצת המעות, ההפסד לפי ערך המעות, והוקא מעות וכיוצא בו שאינו דבר מסויים, אבל אם נתן לו להוליך טבעיות של זהב וכיוצא בן, וערכן עם שלו ונאבד אחד מהן, יכול המוחזק לומר לשאינו מוחזק, דלמא שלך נאבד. וכתב הסמ"ע (סק"ל) שטעם החילוק, בין טבעות לכסף, שכסף אם היה צריך להחזירו היה מחזירו לו בלי קפידא או מנין, אלא לפי הערך שנתן, משום הכי הוי כאילו הוא התיכה אחת והחסרון הוא לפי כולם.

ומבואר שאם כמה אנשים נתנו לשומר כסף, מיד כשהכניסם לתוך הארנק, ואח"כ נאבד תלק מהכסף, גם אם הכסף היה שייך לאדם מסויים, מ"מ ההפסד הוא לפי הערך, זכולם מפסידים. אבל אם הפקידו אצלו זהב, מי שהזהב שלו הפסיד. ומשמע שבכסף אם הרבה הכניסן כסף למקום אחד, למרות שהכסף של אחד ניכר משל אחרים, מ"מ כולם נעשים שותפים בכסף, וכל מה שקונים בכסף, הי זה שייך לשותפים. כיון שמעות כיון שאין מקפידים איזה מעות יקבל בחזרה, א"כ נעשן שותפים בכל המעות, הרי לכל אחד יש חלק גם במעות שהולכות לתלמידים, וגם חלק במעות שהולכות לסוסים, ובשלמא במשכן אפשר לומר שכיון שנתנו התיכות של זהב וכסף, הרי כל חתיכה עומדת בפני עצמה, ואין זה מתערב בכל, ולא נעשו שותפים, דומיא דטבעות שכתב הרמ"א, אבל במעות הרינעשו שותפים [ושמא לא כוון הגר"ח אלא לדחותו בלבד, שהרי אין הוא צודק במה שהפסיק את תרומתו]. וע"ע בירושלמי במסכת שקלים (פ"ג ה"ו), וצ"ע.

#### אחודה נא חידה

איך יתכן שיהודי שתה ד' כוסות בליל הסדר ויצא יד"ה, ומ"מ אומרים לו שיוסיף וישתה כוס חמישית? \* איך יתכן שאם בלע מצה יצא, אבל אם לעס את המצה, לא יצא?

#### תשובה לחידה מגליון קודם: מתי יש מצוה לאכול בשר בליל פורים?

תשובה. כתב בשער הציון (סימן תרצה ס"ק יב) בשם ה'כל-בר, דיש שאין אוכלין בשר בליל פורים, כדי שלא יטעו שהוא סעודת פורים, וענין כזה תלוי לפי מנהג המקום, עכ"ל. ונראה דכשחל ליל פורים במוצאי שבת, מותר דהבשר לא בא מחמת הפורים, כי אם בתור המלוה מלכה, כמבואר במשנ"ב (סימן ש סק"א) טוב לכתחילה להדד אותה בכשר. אם כן מסתבר דגם לשיטות שלא נורגות לאכול בשר בליל פורים, מותר במוצאי שבת שגלא תילתא, אולם נראה דאם בכל השנה אינו נוהג לאכול בשר במלוה מלכה, לא יאכל גם בליל פודים, משום שעדיין יטעו שהוא סעודת פודים,

לקבלת העלון, פסקי הלכה, ועדכונים מסרן שליט"א. ניתן לתרשם במייל com ניתן לתרשם במייל ao527642209@gmail.com ובפלאפון תנ"ל, או בכתובת מייל gmail.com ובפלאפון תנ"ל, או ובפלאפון 0533126877.

ניתן להאזין להקלטות ופסקי הלכת המתעדכנים מדי יום ממרן רבינו שליט"א, וכן שיעוד יומי בהלכוה שבת ועוד, בקו 'שיח יצחק', 376-0582-44,

או 9348–930. מדי עדש"ק יעודכן בקו האם ישתה מדן שליט"א בשכת הקרוכה ברמה אלחנן

# מתורת מרן הגאון רבי מאיר גריינימן שליט"א



#### בגדר הטורח דמכטלין כו העשה ד'שבתון'

#### וביום השביעי יהיה לכם קודש שבת שבתון לד' (ל"ה ב')

דעת הרמב"ן (ויקרא כ"ג כ"ד) שיש בטורח ועמל בשבת ויו"ט איסזר עשה מן התורה והוא מקרא דשבתון דהיינו שיהיה זום מנוחה, זכתב שם הרמב"ן וז"ל לא שיטרך כל היום למדוד התבואות זלשקול הפידות זהמתנות זלמלא החביות יז, זלפנות הכלים זגם האבנים מבית לבית וממקום למקום, זאם הייתה עיר מזקפת חזמה ודלתזת נעזלות בלילה יהיו עומסים על החמורים ואף יין זענבים ותאנים וכל משא יביאו בי"ט זיהיה השזק מלא לכל מקח זממכר, זתהיה החנות פתוחה והחנוזני מקיף והשולתנים על שולחנם זהזהובים לפניהם, ויהיו הפזעלים משכימים למלאכתן זמשכירין עצמם כחול לדברים אלו וכיזצא בהן, זהותרו הימים הטובים האלו ואפילו השבת עצמה שבכל זה אין בהם משום מלאכה, לכך אמרה תורה "שבתון" שיהיה יום שביתה זמנוחה לא יום טורח, ע"כ.

וצריך עיון בגדר דין זה דהיינו באיזה עניין ובכמה טזרח נאמר שכבר ביטל העשה, והנה אף שעניינו העמל שהוא היפוך המנוחה דהיינו שבתון, מ"מ זדאי שלאו בהכי לחזד תליא שהרי לצורך יו"ט לא אשכחן שיהא אסזר להטריח הרבה ולפעמים התירו טרחה אף משום הפסד וכהא דתנן בפרק בתרא דביצה משילין פירות וכו', ומשמע דעניין הוא לעשותו כיום חול בטזרת של חזל, זאף בדברים אסרוהו מדברי קבלה זכמש"כ הרמב"ן וממנו אמר הנביא מעשות דרכיך ממצוא תפציך ודבר דבר.

והרמב"ם ריש פרק כ"א משבת שכתב לשן זה, נאמר בתודה תשבות אפילו מדברים שאינן מלאכה חייב לשבות מהן זדברים הרבה הן שאסרו חכמים משום שבות מהן דברים אסורים מפני שהן דומים למלאכות זמהן דברים אסורים גזירה שמא יבוא מהן לאיסור סקילה זאלו הן כז' ע"כ, נאמרו בו ב' פירזשים במ"מ שם, הא' שהוא מה"ת וכדעת הרמב"ן זהב' שהוא אסמכתא זזה דרך הברייתות שבמכילתא עיי"ש, זלפירוש הא' לא נתבאר בדברי הרמב"ם מהו איסורו מן התודה דא"א לומר דכל השבותין מן התודה זכמש"כ הלח"מ, גם לא משמע דהני גזרות שנאסרו אטו מלאכה יהיו מן התודה זהם שיתפרשו בתשבות, אלא מה שסיים הרמב"ם ודברים הרבה כז' ר"ל שחכמים אסרום משום אך עניינה דתשבות, זע"כ צ"ל בדעת הרמב"ם שהוא ע"ד הרמב"ן דהיינו שלא לעשותו כיום חול אם כי ק"ק שלא ביאר הרמב"ם וסתם הדברים וכמסיים שהמקיים כל הני גזרות דרבנן מקיים מצוות עשה דתשבות.

ובלחם משנה פירש לפי פירוש א', דעל פחות משיעור קאי עיי"ש, ולפ"ז פתות מכשיעור אסור מקרא דתשבות, וברש"י שבת ע"ד א' ד"ה זכי פי' בגמ שם דהוא אסור משום שחצי שיעור אסור מן התורה עיי"ש (עי' רש"ש שבת ריש דף ג') ואם כי סתימת דברי הרמב"ם שלא פירש עמל וטורח כיום חול רהיט כאילו על דברים הפחותים ממלאכה שהיא אסורה מה"ת הז דקאמר, ואמנם מתפרש שפיר על דברים אחרים לגמרי כפשטא דלישנא אפי' מדברים שאינן מלאכה ולא על אזתה מלאכה זבפחות מכשיעור, בלח"מ נדחק לפרשו דהמונה שאינן מלאכה לתתחייב בהם, ובמ"מ משמע דפירשו על עמל של חול כדרך הרמב"ן ולא כמן שפירש הלח"מ.

ותנה לפידוש הא' צריך לומר דאף שהרמב"ם כתב בריש פ"א משבת מצוות עשה דתשבות אמלאכה, הוסיף לבאר כאן דהמצוות עשה היא אף על דברים שאינן מלאכה, ולפי הב' דהוא ע"ד הברייתות שבמכילתא ואסמכתא כאמר, נראה לכאודה דאם כי אינו תיוב מן התורה מכל מקום עניינו מה"ת שהוא הרצוי (וכעין התנאה לפניו במצוות דכתיב ואנוהו אף שאינו כעובר על עשה) זיעזיין ברמב"ם שם פכ"ד הלכה י"ב בטעם איסור מוקצה שכתב ובטל הטעם שנאמר בתורה למען עוה ושם הי"ג נמצא שלא שבת שביתה הניכרת, ולפ"ז אף להרמב"ם עניינו מה"ת וכדרך שנאמר בתורה למען עוה ושם הי"ג נמצא שלא שבת שביתה הניכרת, ולפ"ז אף להרמב"ם עניינו מה"ת וכדרך הרמב"ן אבל לא מצאנו שיהא כעובר על עשה ושזה חיובא דשבתון, זמש"כ הרמב"ם כאן לישנא דחייב לשבות זהו אסמכתא וקאי הכל השבותין, דמה"ת עכ"פ ליכא חיובא (ויתכן דיש ליישב בזה מה שהזכיר הרמב"ם קרא זלשונו רהיט ואזיל כאילו שעניינו מה"ת והיינו לפי האמור שיסוד ד"ז הוא מן התורה, ומיהו אפשר דנקט להך קרא לפרש לשון שבות).

#### ויקהל משה את כל עדת בני ישראל ויאמר אלהם אלה הדברים וגו' (ל"ה א')

**פירש** רש"י דלמחרת יום הכפורים כשעד מן ההר והוא לשון הפעיל שאינו אוסף אנשים בידים אלא הן נאספים ע"י דרורו וחרגומו ואכזש.

עיל לעיל ל"א י"ג זאתה דבר זגו' אך את שבתתי תשמרו ופרש"י זאתה אע"פ שהפקדתיך לצוזתם על מלאמת המשכן אל יקל בעיניך לדחזת את השבת כו' אע"פ כו' בזריזזת המלאמה שבת אל תדחה כו' למעט שבת כו' זע"ע רש"י שם פסוק י"ח אין מוקדם כו' זביזם הכפורים נתרצה כו' ולמחרת התחילו בנדבת המשכן זהוקם באחד בניסן, זלפו"ר הך דויקתל וגו' ויאמר וגו' הוא ציווי דפסוק י"ג הנ"ל ואתה דבר וגו' זכעת קיימו למחרת יו"כ, וצ"ב, וע" רמב"ץ.

# א משנרת יושר א

#### הביאור כדכרי החזו"א שראשונים ניצורים מטעויות

[מתוך שו"ת שנערך עם רבינו שליט"א]

שאלה: יש אימרא בשם החזו"א שאדם שלומד סוגיא בעיון לא ימלט שיהיה לו טעויות, אך ראשונים ניצלו מטעויות, והוסיף החזו"א, גם הש"ך, מה בדיוק אמר?

רבינו: זה נכון, הוא אמר שהאדם, טעויות יכול לתפוס אותו, אך הראשונים ניצלו מטעויות, לא מוצאים אצלם טעויות, אח"כ, לאחר חצי דקה, החזו"א הוסיף כך גם על הש"ך, הש"ך גם ניצל מטעויות.

שאלה: מה הפירוש בזה, כשיש מחלו' בין גדולי האתרונים למשל דעק"א ואחר, לא נאמד אלו ואלו דברי אלוקים תיים, יכול להיות להם טעות.

רבינו: מה הפירוש טעות, התזו"א תולק מספיק פעמים על ש"ך, טעות הפירוש הזא, שלא חישבן טוב את החשבונות בעיון, או שהוא שכח את התוספתא בעוקצין, על זה אי אפשר להילחם על הש"ך, הוא זוכר הכל, ותישבן הכל מאה פעמים, אצל האתרונים מצינו לפעמים שאשטמתיה איזה דבר, וחולקים עליהם מחמת כן, זה יכול להיות, ואילו הש"ך ניצל מזה, לא יתכן ששכח משתו, הוא מחזיק ראש בהכל, וכשהחזו"א חלק על הש"ך היה זה מחלוקת בשיקול הדעת, זה יכול לתיות. תש"ך הרי כותב על עצמו בהקדמה ליו"ד, שחזרתי על כל הצדדים וצידי צדדים מאה פעמים ושנים, ופעמים שמאה פעמים ואחת, זמי שלא היה במחיצה שלי, לא יודע כמה עמל ויגיעות עשיתי, עד שהעמדתי הכל על

שאלה: א"כ זה לא מזכיח שהש"ך היה גדול יותר משאר האחרונים.

רבינו: המג"א היה נחשב יותר גדול, כך זה היה נחשב, זככה סבר החזו"א, רעק"א גם סבר כך, הוא כותב באיזה מקום בתשובה, יש לך הערה על גדול האחרונים, כך הוא כותב על המגן אברהם, ראיתי את זה.



#### יקרות הזמן

צריך לדעת שחוץ מהענין של קביעת עיתים לתורה, שכל אדם ישאל אחרי המאה ועשרים האם קבעת עיתים לתורה, יש גם חיוב לדעת את כל התורה, כמבואר בגמרא שהשאלה האם ניתן ללמוד חוכמה יוונית היא באדם שיכול לומר 'כגון אני שלמדתי כל התורה כולה' ועכשיו יכול לשאול האם יכול ללמוד גם חכמה יוונית, אך אדם שלא יודע את כל התורה כולה משמע שוודאי שאסור לו ללמוד דברים אחרים, ורואים שיש חיוב לדעת את כל התורה.

ובאמת ישאל אדם את עצמו איך אני יכול להספיק ללמוד את כל

תתורה כולה תרי התורה היא ארוכה ורחבה וכיצד ניתן ללמוד את כולה בכמה עשרות שנותיו של האדם בעולם הזה, והתשובה היא שניתן להגיע לכך רק ע"י שיחשב את זמנו וילמד גם בסדר שלישי וגם בבין הסדורים וגם בשישי שבת וינצל כל רגע פנוי מזמנו ללימוד. וכפי שידוע שאדם שלומד רק חמישה ימים בשבוע בלי השישי ושבת הרי הוא כאדם שבמקום לחיות שבעים שנה חי חמישים שנה, כיוון שיומיים בשבוע אינו לומד ואם כן יש לו בשבוע חמישה ימים ולא שבעה ימים, וזה חיזוק טוב כדי להבין את החשיבות של הלימוד בשישי ושבת שמי שלא לומד בהם מבזבז את זמנו בימים אלו ומפסיד עשרות שנים מחייו.

הגר"א אומר באגרת הגר"א שבקושי התירו שאילת שלום בשבת, ורואים שאף שאילת שלום שהיא מצווה בקושי התירו בשבת, ורואים שבשבת אסור דיבורים בטלים בכלל, ויאמר אדם לעצמו אני צריך לדאוג שלא לבזבז את השישי שבת ולדאוג שיהיה כל כולו תורה ולהספיק עוד חלקי תורה שמחויבים לדעת, ואין זמן לכך בתוך סדרי הישיבה, כדי שאדם לא יגיע למצב שאחרי המאה ועשרים יגיע לשמים והקדוש ברוך הוא ידרוש שם בכל חלקי תורה וגם בנגעים וענינים שלפעמים לא מגיעים אליהם, ולאדם שלא ידע על מה מדברים יהיו שם בושות ובזיונות גדולים ונוראים.

ונבאר על היקרות של הזמן, שצריך לייקר ולהעריך כל דקה, ונאמר בזה משל למה הדבר דומה, החלכה היא שמותר לחלל שבת בשביל יהודי שיחיה אפילו עוד דקה אחת, אפילו שלא יחיה יותר, וגם קיי"ל המקדש את האישה על מנת שאני צדיק הקידושין חלין שמא הרהר תשובה בליבו, זאת אומרת שבדקה אחת הכל יכול להתהפך, יפה שעה אחת של תשובה ומעשים טובים בעולם הזה מכל חיי עולם הבא, ברגע אחד אפשר בתשובה מאהבה שהכל יהפך מחובות לזכויות.

כדי לדעת לשמור על הדקות, אני אתן לכם משל הממחיש את הדבר, כאשר ממלאים בקבוקים ביקב הבקבוקים עוברים בסרט נע הדבר, כאשר ממלאים בקבוקים ביקב הבקבוקים עוברים נשאר ריק ומתמלאים ועוברים, ואם בקבוק אחד לא מתמלא אז הוא נשאר ריק לעולם ולא יתמלא עוד, זהנמשל הוא שהדקות זה כמו הבקבוקים מתי שעובר דקה זה נקרא שעבר בקבוק והדקה הזו שעבר כבר לא תחזור לעולם, ולכן מי שמילא את הדקה בלימוד גמרא שיש בדקה 200 מילים וכל מילה היא מצווה בפני עצמה, כמו שכתב הגר"א בשנות אליהו ולא סתם מצוות אלא מצווה ששקולה כנגד כולם, אז יש לו דקה עם מאות מצוות כנגד כולם, אבל מי שמתבטל איבד את הדקה הזאת והדקה הזאת הדלה לריק ולא תחזור יותר לעולם, והפסיד בכך מאות מצוות, ואדם עתיד ליתן דין וחשבון על הביטול תורה.



#### הגאון ר' שלמה אדלשטיין זצ"ל נלב"ע כ"ח אדר א' תשפ"ד

#### הספד במסע הלויה

דודי ירד לגנו לערוגות הבושם לרעות בגנים וללקוט שושנים אוי לנו כי אבדנו את הת"ח הגדול הזה, השושנה הזאת, יחיד ומיוחד מחשובי הת"ח שבעירנו, שמלבד ההתמדה הגדולה כל ימיו ומלבד גדלותו ברוב חלקי התורה זכה להרביץ תורה למאות אולי לאלפים, א"ר ששת כנחינתה כך נטילתה מה נתינתה בששים רבוא אף נטילתה בששים רבוא, ה"מ למאן דקרי ותני אבל למאן דמתני לית ליה שיעורא.

יש לכסף מוצא ומקום לזהב יזוקו זה יש חליפין אבל ת"ח שמת אין לנו תמורתו.

וכה כל ימיו מצעירותו ממש בתלמידי החזו"א והיה שותה בצמא את כל דבריהם.

ונה להסתלק בער"ש אשר משמים מעידים עליו שסימן יפה לו ועוד קבורה בער"ש אחה"צ.

היה מכבד עד מאוד כל אדם, כולם היו שמחים איתו, ולבן שינים מחלב, זה מה שהוא היה כל ימיו.

זכה להרביץ תורה בחו"ל ובארץ בכל מקום, היה לומד אהלות עם הנכדים כל פעם שיעור אמר באהלות ועוד שיעורים, חבל על דאבדין להאי גברא כזי יתן לנו תמורתו.

יש שתי גמרות על איזהו בן עוה"ב, יש גמ' בסנהדרין שלחו מתם איזהו בן העוה"ב וכו'

יאזניך תשמענה וכו'

א<mark>חים</mark> בהספדאי דהתם קאימנא וכו<sup>י</sup>

זה מה שאיבדנו היום את הת"ח החשוב מאוד, התני ומתני כל ימיו, לא פסיק פומיה מגירסא, כל ימיו בתורה ולהרביץ תורה, וזכה לדברים שלא כל אחד זוכה לכאלו דברים, מעידים עליו מן השמים שמת בער"ש ונקבר בער"ש אחה"צ, אוי לנו כי אבדנו כזה ת"ח גדול, חסר עכשיו אצלינו.

וצריכים להתחזק להמשיך את דרכיו הן בהתמדה הן בלבן שיניים לכולם, הבין אדם לחבירו והבין אדם למקום בהתמדת התורה הרבצת התורה, זה מה שצריכים לקחת ממנו אז יהיה אחים בהספידא ולא יהיה התם קאימנא אם נלך בדרך הזה.

עכ"פ הוא היה מחשובי הת"ח שבדור, מחשובי הת"ח שבב"ב כאן, איבדנו משהו נורא.

ה' יעזור לנו להתחזק הלאה ולעשות מה שצריך, כדי שיהיה לע"נ, כל צאצאיו וצאצאי צאצאיו מה שהוא זכה כולם אהובים כולם ברורים זכה למשפחה גדולה, וה' יתן שיבוא לגן עדן למנוחה וכולם ילמדו עליו זכות כל יוצאי חלציו.

ובלע המות לנצח ומתה ה' דמעה מעל כל פנים ונאמר אמן.

ברכת מזל טוב לידידיט הר"ר מאיר חנסון שליט"א מקורבו של רבט לרגל הולדת בט בכורו נ"י בברכת מזל" טוב מערכת "קובץ גליוטות"



# דרך התורה

#### "ששת ימים תעשה מלאכה וביום השביעי יהיה לכם קדש שבת שבתון" (שמות לה, ב).

פירש רש"י, שהקדים להם אזהרת שבת לציווי המשכן, לומר שאינו דוחה שכת,

וכבר הקשו המפרשים, שהרי בפרשת כי תשא (שמות לא, יג) כתב רש"י "אך את שבתותי תשמורו - אף על פי שתהיו רדופין וזריזין בזריזות המלאכה שבת אל תדחה בפניה", וכיון שכבר למדנו מפסוק זה שמלאכת המשכן אינה דוחה שכת, אינה צריכה ללימוד נוסף שאין מלאכת המשכן דוחה שכת.

ואפשר לבאר הדברים, דהנה מבואר בדברי הרמב"ן כאן, שמה שהוצרכו שתי פרשות למלאכת המשכן, גם בפרשת כי תשא וגם בפרשת ויקהל, משום שלאחר חטא העגל איבדו את מעלתם ולא היה קיים עוד הציווי הראשון, ולכן הוצרכו לעוד ציווי על מלאכת המשכן, לומר שתחזור שכינה לשרות בתוכם.

ויעויין במשך חכמה שכתב, שיש הבדל בין הציווי הראשון שבפרשת כי תשא ובין הציווי השני שבפרשת ויקהל, שקודם חטא העגל הייתה השכינה שורה בישראל בכל מקום, ולא הוצרכו למשכן בשביל השראת השכינה בתוכם, אלא בשביל עבודת הקרבנות, אבל לאחר חטא העגל לא חזרה להם מעלה זו והוצרכו למקום מיוחד ומקודש שכו יזכו להשראת השכינה, ולכן לאחר חטא העגל הוצרכו למשכן בשביל השראת השכינה בתוכם.

והנה בטעם הדבר שהיה סלקא דעתך שידחה בנין המשכן את השבת מצאנו כמה דעות במפרשים, והמהר"ל בגוד אריה הביא מדברי הרא"ם שהטעם הוא משום שעבודת הקרבנות של התמיד והמוסף דוחה את השבת ולכן היה סלקא דעתך שגם בנין המשכן דוחה את השבת. והמהר"ל עצמו ביאר, שהוא משום שהיה סלקא דעתך שרק מלאכת האדם לעצמו אסורה בשכת ולא מלאכת שמים.

והחת"ס ביאר, משום שהשבת היא זכר ליציאת מצרים והרי כל תכלית יציאת מצרים היא בשביל בנין המשכן וכלשון הפסוק בפרשת תצוה "אני ה' אלוקיכם אשר הוצאתי אתכם מארץ מצרים לשכני בתוכם", ולכן ס"ד שכנין המשכן קודם לזכר יציאת מצרים.

ולפי זה אפשר לומר שהטעם שהוצרך בפרשת כי תשא ללמוד שאין בנין המשכן דוחה שבת, הוא מהטעם דהיה סלקא דעתך שכמו

שהקרבנות דוחים שכת גם כנין המשכן דוחה שבת, אכל לאחר חטא העגל שנוסף עוד ענין בבנין המשכן בשביל השראת השכינה בתוכם, היה מקום לומר שיש עוד טעם משום שזה בכלל מלאכת שמים שלא נאסרה במלאכת שבת, ואף שכבר נאסר בנין המשכן בציווי הראשון שכל תכלית בפרשת כי תשא, יש מקום לומר דרק בציווי הראשון שכל תכלית של המשכן היה רק לקרבנות, לא היה זה נחשב מלאכת שמים, כיון שהוא נחשב שנעשה בשביל ישראל לעבודתם שהיא צרכם שהרי היא הכפרה שלהם, ורק בציווי השני בפרשת ויקהל הוא נחשב מלאכת שמים, כיון שאז בא צורך המשכן לשמש כבית להקב"ה כדי מלאכת שמים, כיון שאז בא צורך המשכן לשמש כבית להקב"ה כדי להשרות שכינתו בתוכנו, והיה סלקא דעתך דזה ודאי נחשב מלאכת שמים שלא נאסרה בשבת, ולכן הוצרכו למיעוט נוסף בפרשת ויקהל על בנין המשכן שלאחר חטא העגל לומר שגם מלאכת שמים אסורה בשבת.

ובאופן זה יש ליישב גם לדרכו של החת"ס, שענין זה שהמשכן הוא תכלית יציאת מצרים נתחדש רק בציווי השני בפרשת ויקהל לאחר חטא העגל, שאז היה תכלית המשכן בשביל השראת השכינה והרי תכלית יצי"מ היא "לשכני בתוכם", אבל בציווי הראשון שלא היה תכלית המשכן בשביל השראת השכינה לא היה נחשב שהמשכן הוא תכלית יצי"מ.

ויש מקור גדול לדרכו של המשך חכמה שרק לאחר חטא העגל היה תכלית המשכן להשראת השכינה, שכבר הביא החת"ס את דברי הזוה"ק, שביאר לשון הפסוק "ויקהל משה את כל עדת ישראל", שלא היו הערב רב בציווי של בנין המשכן ולכן הקהיל משה רק את עדת ישראל, משום שאין השכינה שורה אלא על משפחות המיוחסות שבישראל.

ודקדק החת"ס, דבציווי הראשון נכלל גם הערכ רב כציווי של כניין המשכן. אמנם לא ביאר החת"ס החילוק בזה כין הציווי הראשון לציווי השני, ולדרכו של המש"ח הוא מדוקדק מאוד, דבציווי הראשון לא היה עיקר תכלית המשכן להשראת השכינה בתוכם, אלא בשביל עבודת הקדבנות במשכן, ולכן לא הובדלו הערב רב מהציווי של בנין המשכן, אבל הציווי השני שהוא בא לחדש השראת השכינה בישראל לאחר חטא העגל, לא נכללו בכלל ציווי זה אלא ישראל ולא הערב רב.

# דרך המועד

#### פרשת פרה

כתב בשו"ע סימן תרפ"ה ס"ז "י"א שפרשת זכור ופרשת פרה אדומה חייכים לקראם מדאורייתא", [וכן כתב בסימן קמ"ו דשאר הפרשיות

אם יש י' בכיהכ"נ מותר לספר ולא כפרשיות זכור ופרה שהם מהתורה] וכתב שם המג"א "לא ידענא היכי רמיזא דקריאת פרשת

פרה דאורייתא", ומצאנו ביאור הענין במשך חכמה פרשת חוקת, שכתב דלדעתו הוא מפורש, דכריש יומא יליף מקרא ד"כאשר צוה ה' לעשות לכפר עליכם" ד"לעשות-אלו מעשה פרה", "לכפר עליכם - זה יוהכ"פ", ויליף שם מקרא שגם מקרא הפרשה מעכב ויליף דכן הוא לדורות דמעשה הפרה טעון מקרא פרשה, ולפי"ז כתב דנמצא דבשעת עשית הפרה מקרא הפרשה מעכב והוי אז קריאת הפרשה דצוריים א

ונראה בכיאור הענין דהנה כתב בספר ש"ך עה"ת בפרשת חוקת "וכן אמרו במדרש לאמור לאמור שתי פעמים - לומר בזמן שהיה בית המקדש קיים עשיה בזמן שאין בית המקדש קיים אמירה, שיקראו פרשה זו בכל דור ואני מעלה עליהם כאילו עשאוה ושרפוה ונתחטאו באפרה, ולזה תקנו חז"ל לקרוא פרשה זו קודם ר"ח ניסן שהוא ראש לחודשים, ולזה אמר זאת חוקת התורה ולא חוקת הפרה לומר שיקראו בתורה פרשת פרה ככל שנה ושנה והיא מסהרת, ואמרו חז"ל שאנו קורין פרשה זו אחר פרשת העגל לומר תבוא פרה ותקנח צואת בנה, וא"ת מה ענין זה לזה והרי אפר פרה הוא לטהרת טומאת מה ומה ענין חטא העגל כאן י"ל לפי כשעמדו על הר סיני פסקה זוהמת הנחש מישראל ונעשו בני חורין ממלאך המות שלא יהיו מתים על ידו שהוא אכי אבות הטומאה וכשחטאו בעגל המשיכו מלאך המות עליהם ומתים על ידו והיה סיבת העגל ולזה תבוא פרה ותקנח צואת בנה".

ולמדנו מדבריו שדרשו מקרא דלאמור לאמור לומר שיקראו פרשה זו ככל דור ובזה הקב"ה מעלה עלינו כאילו עשינו הפרה ונטהרנו באפר שלה, ולפי"ז קריאת הפרשה עצמה מטהרת אותנו בכל שנה, וילפינן שלה ולפי"ז קריאת הפרשה עצמה מטהרת אותנו בכל שנה, וילפינן לה מקרא דלאמור, ואתי שפיר מש"כ השו"ע דקריאת הפרשה עצמה היא דאורייתא, והנה המ"ב בסימן תרפ"ה כתב דענינה של קריאת פרשת פרה דבזמן שבית המקדש היה קיים היתה שריפת הפרה סמוך לניסן לטהר את ישראל להקרבת הפסח, ולכן אנו קורין פרשה זו להתפלל לפניו ית' שגם עלינו יזרוק מים טהורים במהרה, אמנם לפי המבואר בדברי הש"ך נמצא שיש ענין של טהרה גם בקריאת הפרשה, דבזה הקב"ה מעלה עלינו כאלו עשינו הפרה ונטהרנו באפר הפרה. והנה כתב הגר"ח בהל' מעילה דהא "דאפר פרה יש לו דין טהרה הוא מילתא באנפי נפשי' ואינו נוגע כלל לדין חטאת על הפרה", אמנם

והנה כתב הגר"ח כהל' מעילה דהא "דאפר פרה יש לו דין טהרה הוא מילתא באנפי נפשי' ואינו נוגע כלל לדין חטאת על הפרה", אמנם בלשונו של הש"ך מבואר דגם העשיה היא חלק מהטהרה, שלא כתב שבקריאת הפרשה מעלה הקב"ה עלינו כאלו נטהרו במי חטאת אלא כאלו עשינו הפרה ונסהרנו באפר שלה, ונראה דתוכן הענין בזה הוא עפ"י מה שביאר שם שענין החטאת של הפרה הוא לכפר על חטא העגל, והכפרה על חטא העגל עצמה היא הגורמת את הטהרה מטומאת מת, כיון ששורש טומאת מת הוא מכח המיתה שהביא המלאך המות, וחטא העגל הוא שהחזיר המיתה לאחר חטא העגל, כיון דלאחר מתן תורה היו בדרגה של אדה"ר והיו בני חורין ממלאך המות, ולכן החטאת של הפרה האדומה שהוא הכפרה על חטא העגל הוא חלק מהטהרה של טומאת מת, ולכן כל העשיה היא חלק מהטהרה של טומאת מת, ולכן כל העשיה היא חלק ענינה של עשית הפרה "שהיא להעמיד רוח טומאה ושריפתה כריח ענינה של עשית הפרה "שהיא להעמיד רוח טומאה ושריפתה בנשיקה ניחוח בחוץ, וטעם טומאת מת בעטיו של נחש כי הנפטרים בנשיקה לא יטמאנו מן הדין", וביאר הרקאנטי שם דסיבת טומאת מת הוא

מצד מלאך המות שמטיל זוהמה ומי שמת מיתת נשיקה מת מכח דביקות בה' ולא ע"י מלאך המות ואין רוח טומאה שולט במיתתו, וזהו הענין שביאר הש"ך שלכן הכפרה על חטא העגל שהוא שהביא את המיתה ע"י מלאך המות היא עצמה פועלת את הטהרה,

ונראה לבאר הענין דהקריאה של הפרשה עצמה היא חלק ממעשה הפרה ומהטהרה שלה, דהנה כתב הרמב"ם בסוף הל' מקואות שהטומאות והטהרות גזיה"כ הן והן מכלל החוקים ואינן מדברים שדעתו של אדם מכרעתו. וגם הטבילה מן הטומאה היא מכלל החוקים שאין הטומאה טיט ורפש שתעמוד במים אלא גזיה"כ התלויה בכוונת הלב, ורמז יש בדבר דכמו"כ המכוין לבו לטהר נפשו מטומאת הנפשות שהן מחשבות האון והסכים בכל לבו לפרוש מהן ולטבול במי הדעת טהור, וסיים שם בפסוק "הרי הוא אומר וזרקתי עליכם מים טהורים וטהרתם מכל טומאותיכם" שהוא הפסוק של ההפטרה שבפרשת פרה.

ונראה שמה שנתחדש בטהרת פרה אדומה היא להביא את הטהרה מטומאת המת לא רק במהלך של טהרת הגוף אלא גם מתוך טהרת הנפש, להביא הטהרה עם הטבילה במי הדעת שהוא התורה, והרי חלק התורה השייך לטהרות שכולל פרשת פרה אדומה נקרא "דעת", דאין טבילה במי הדעת אלא מתוך החיבור לתורה שהיא הדעת, ובפרט התורה השייכת לסדר טהרות הנקרא "דעת", [עיין שבת לא א'], ויש עוד משמעות מיוחדת לקריאת פרשה זו, דכחומש תורה שלימה הובא מדרש "א"ר יוסי כל חוקיה של תורה אמורין כפרשה זו", ובפסיקתא איתא "כשם שהתורה נדרשת במ"ט פנים אז פרשה זו יש כה מ"ט פנים שהיא שקולה כנגד כל התורה", וכיון דענינה של סומאה זו שורשה בחטא העגל, לכן כאה הטהרה מטומאה זו עם קריאת הפרשה, דאין מקום לסהרת סומאה זו בטהרת הגוף בלי טהרת הנפש, ולכן באה עשית הפרה עם חלק התורה השייכת לפרשה זו להתחבר למי הדעת כדי לטהר את טומאת הגוף עם טומאת הנפש. ועיין בפסיקתא בפרשת פרה אות יד "בשעה שעלה משה למקום מצא להקכ"ה עוסק וספרו בידו ועוסק וקורא כפרשת פרה אדומה זאת חוקת התורה ולמה אמר הקב"ה איני עוסק אלא בטהרתן של ישראל, מנין פי צדיק יהגה חכמה - פי צדיקו של עולם יהגה בחכמה, הוגה בתורה באיזו תורה זאת חוקת התורה", ומבואר בדברי חז"ל שהקב"ה עוסק בטהרתן של ישראל ע"י שהוא עצמו עוסק בפרשה זו, ומפורש שפרשה זו היא עצמה יסוד הטהרה של ישראל מטומאת מת, וזה כמו שנתבאר שהטהרה מטומאת מת מחייבת טהרת הנפש עם טהרת הגוף, וטהרת הנפש הוא בפרשה זו שהוא "מי הדעת", וזהו הענין שהקב"ה עוסק בפרשה זו לטהר את ישראל, דהיינו שהקכ"ה בא לטהר את ישראל מטומאת הנפש ע"י פרשה זו, וכמו שהקב"ה מטהר אותנו בקריאת פרשה זו, כך אנחנו מטהרים עצמינו לפעול סהרת הנפש כדי לטהר הגוף מטומאת מת ע"י קריאת פרשה זו.

ותכן לכאר שזהו הענין שמרמז הפסוק כפרשה זו מה שדרשו חז"ל "אדם כי ימות באהל - אין התורה מתקיימת אלא כמי שממית עצמו עליה", שהרי נתכאר דענינה של פרשה זו לפעול את טהרת הנפש השייכת לטומאת מת, וככר נתבאר כלקח דוד ח"א ששורש חטא אדה"ר שהביא טומאת מת לעולם באכילה מעץ הדעת הוא מחמת שהאכילה מעץ הדעת גרמה לאדם להתגבר עליו התאוות הגופניות, והענין של מי שממית עצמו על התורה הוא מי שפורש מתאוות הגוף ומתדבק בקדושת התורה שהוא האחיזה בעץ החיים, שהתורה היא עץ החיים וכמש"כ הרמב"ם בהל' תשובה, ולכן שלימות טהרת הנפש של הטהרה מטומאת מת, ששורשה בחטא אדה"ר שאכל מעץ הדעת ונתדבק כתאוות עוה"ז, הוא ע"י שממית עצמו מתענוגי עוה"ז הות ומתדבק בתורה שהיא עץ החיים, ובזה נשלמת הטהרה של פרשה זו ומתדבק בתורה שהיא עץ החיים, ובזה נשלמת הטהרה של פרשה זו שענינה לטהר האדם מטומאת הנפש של טומאת מת.

#### המלחמות והמאורעות והניסים

#### מרן המשגיח הגה"צ רבי יחזקאל הלוי לווינשמיין זצוק"ל

ליום הוכרון י״ח אדר, 51 שנים להמתלקותו

נמסר ע"י א,י, ברנשטיין

במלאת חמישים ואחת שנה לפטירתו של מרן המשגיח מפונביז' זצוק"ל, [י"ח אדר תשל"ד], שחי באמונה חושית, ויכול היה להשקיף להראות ולהוכיח באצבע על כל מאורע ומאורע, מלחמה ומלחמה, [ובס"ד זכינו עתה גם לכמה ספרים, שסוקרים ומספרים על תולדותיו והנהגותיו].

חשבתי שכדאי גם לציין את ההשקפות הטהורות שזכינו ללמוד משיחותיו ואמרותיו, וגם במצבינו עתה בתקופת המלחמה, כפי שהזכיר בשיחותיו בתקופות מלחמה כמו בששת הימים, ורעידות אדמה חמורות, [מתוך הספרים אור יחזקאל, וקובץ ענינים ושיחות, וגם מס' ממזרח שמש].

ביום ד' פ' בחוקותי י"ז אייר תשכ"ז, בתקופת מלחמת ששת הימים נשא מרן המשגיח שיחה אודות מצב המלחמה, שכותרתה היא "עת צרה היא ליעקב וממנה יוושע"! והוא אמר: מבהיל איך לא מרגישים כמה רחוקים אנחנו מהאמת ר"ל, אנו מבחינים רק במקרי העולם, והסיבות העולמיות, ובאמת ישנו מהלך של חבלי משיח, ושכולם בידו כחומר ביד היוצר, והיוצר הוא הוא אשר בידו לפעול להבא לשנות מערכות, ומי ירגיש כך? ומי יתפעל ממה שאין כולם מרגישים כך?

והוא ממשיך: יהודי חייב להרגיש כך בכל מאורעות חייו, אפי' הקטנים ביותר, וכל שכן במאורעות מלחמה, נורא ואיום שכזה, המעמיד בסכנה קיומית את כל בית ישראל, והרי העולם כולו חל עכשיו מפניו. וכמה רחקנו מהאמת, שאין מרגישים את יוצר הכל, שעושה הכל!

והרי כמה נוראים הם דברי הרמב"ן: שאין לאדם חלק בתורת משה רבינו, עד שנאמין בכל דברינו ומקרינו, שכולם ניסים, אין בהם טבע ומנהגו של עולם, וכו', אלא אם יעשה המצוה יצליחנו שכרו, ואם יעבור עליהם, יכריתנו עונשו כו'.

וכמבואר ביציאת מצרים, "ופרעה הקריב, ויצעקו בני ישראל אל ה"", הקב"ה גירה לפרעה לרדוף אחריהם, שנאמר "ופרעה הקריב", - ומיד כבר היה "ויצעקו בני ישראל אל ה"", ואיזוהי עבודה שבלב? זו תפילה, ואין העיקר האמירה, והעיקר הוא להכין את הלב לאמירה, ואין מעלת התפילה רק בזעקתה, אלא במידה והלב זועק בה!

ולכן ראוי בעת התפילות ואמירת התהילים לעמול לכוין את הלב, ולדעת שאין עוד מלבדו והכל ממנו יתברך! ונכנע אליו בכדי שהשי"ת יצילנו מצרותינו, וע"י ההתקרבות אליו השי"ת יעננו, ולזה הקב"ה מתאוה מאתנו. [מתוך קובץ ענינים תשכ"ז].

#### סיבת כל רעידות האדמה

היו רבים ששואלים ומבררים, כיצד יתכן? הרעידות כמו שהיה רעידה בתורכיה ביפן ובצ'ילה, שב-45 שניות שרעשה ונחרדה הארץ כבר קברה תחתיה כל כך הרבה אנשים, ומבנים יקרים? ומהיכן נעשה הרעש? ומה הסיבה והתכלית?!

כמובן שאין אנו נביאים להראות באצבע על הדופק והמוקד. אולם ביכולתנו לראות ולהתבונן מה דעתם של גדולי ומאורי הדורות אודות הרעש הגדול, ובשל מי הסער הגדול זה. וגם לזה התייחס מרן המשגיח!

מרן המשגיח מפונביז', הגה"צ רבי יחזקאל לווינשטיין זצוק"ל, עמד לאחר הרעש הגדול שהיה לפני כ-40 שנה

בצילי', ונשא שיחה מיוחדת בישיבת פוניבז' אודות סיבת הרעש, ומה מטרתה. והנה מתוך דבריו (אור יחזקאל - מדות, דף קמט): זכורני בלמדי בראדין היה באותה תקופה רעידת אדמה ביפן ונהרגו בה אלפי איש (למעלה מעשרת אלפים נפש), והחפץ חיים זצ"ל התעורר ודיבר בזה רבות, וזכורני שאמר שמכיון שביפן אין לומדי תורה ולכן קרה זאת להם. ועוד האריך בהתעוררות נוספת, כי בודאי שרעידת אדמה עושה הקב"ה כדי להתעורר ממנה, ואיתא בחז"ל (שמות רבה פ' יתרו, פ' כ"ט, ט) אמר ליה מהיכן הרעש נעשה? א"ל רעקיבא בשעה שהקב"ה היה מסתכל לבתי עכו"ם ועודיה האיך נתונים בשקט ובשלוח, וראה ביתו נחרב ונתון בידם, כביכול הקב"ה מתקנא ושואג, מיד השמים והארץ רועשים, שנא' "מציון ישאג ומירושלים יתן מגין עליהם. ע"כ. ומבואר בזה שרעידת האדמה לעונשי מגין עליהם. ע"כ. ומבואר בזה שרעידת האדמה לעונשי שמים נעשית, ודרוש לכך שהקב"ה יגין עלינו. וא"כ מגין עליהם. ע"כ. ומבואר בזה שרעידת האדמה לעונשי הוא, ממשיך המשגיח; אף אנו היינו צריכים להתחזק! בתשובה, הרעד, ורעש הארץ.

#### מקצפו תרעש הארץ

הנביא ירמיה (בפרק י') אומר: "שמעו את הדבר אשר דבר ה' עליכם בית ישראל, כה אמר ה' אל דרך הגויים אל תלמדו, ומאותות השמים אל תחתו, כי יחתו הגויים מהמה, וגו', מי לא יראך מלך הגויים כי לך יאתה כי בכל חכמי הגויים ובכל מלכותם מאין כמוך וגו', וה' אלוקים אמת, הוא אלוקים חיים, ומלך עולם, מקצפו לתרעש הארץ ולא יכילו גויים זעמו". ע"כ.

[ומבאר זאת המלבי"ם: שכפי הנראה פתרו חוקרי שמים את האותות שנראו בעת ההיא, (כמ"ש קודם: "מאותות השמים אל תחתו"), על רעש הארץ שהיה אז בכמה ארצות. ועל זה אמר הנביא, דעו, כי לא בכוח האותות העליונות תרעש הארץ, רק "מקצפו תרעש הארץ". כי הוא מנהיג ושולט על הכל. הקללה והעונש בא בסיבת הקצף, והרעש מציין את זעם ה" וקללתו].

#### האמונה היא, כי אין מקרה!

ומרן המשגיח מפונביז' זצ"ל מתפלא: לכאורה יפלא בראותינו מקרי העולם החמורים, ונראה בעליל עונשי שמים, ומדוע אין אנו שמים לב על זה ועוברים לסדר היום כאילו ולא קרה מאומה?. ובפשטות טוען המשגיח זצ"ל: כי זה נובע מחמת חסרון אמונה, כי אנו סבורים שהכל מקרה רחמ"ל, ושלא בהשגחה, ולכן איננו לוקחים מוסר. ומדוע לא נחשוב על הרעות והעונשים הגדולים שבאו על תושבי המדינות הללו ברעידת אדמה באלפי הרוגים? ומדוע לא נחשוש אף אנו, אדמה באלפי הרוגים? ומדוע לא מועות אלו, רחמ"ל? שיקרה לנו אסונות כדוגמת אסונות אלו, ומ"ל? שהרי אין אפשרות להיות בטוח באשר לנו, שהנה יש לראות, שאנשים שהיו שקטים ושלוים, ולפתע תקף אותם הרעש ונאבדו מן העולם, ואף לנו רחמ"ל, יכול לקרות כן ח"ו.

וכשדיבר מרן המשגיח זצ"ל, [באותו מאמר] על תפיסת הרוצח אייכמן ימ"ש, והעמדתו לדין, הוא אמר: האמת שכל ההתפעלות שיש לנו מתפיסת הרוצח, הוא מענין אחר לגמרי, הוא מתאות הנצחון שיש בנו, ומכך נובע כל ההתפעלות הגדולה, ואין לה ולא כלום עם נקמת ה', האדם המשכיל היה צריך ללמוד מזה ענין אחר לגמרי, בהבנת עומק כוחות האדם, שכל מי שלא עבד לעקור את מדותיו הרעות, יכול להגיע להיות בעל חי ממש, ורק ע"י התורה הוא עוקר את מדות הבעל חי שבו.

#### שפעת המזרח הרחוק

כשנודע אודות מחלה קשה יותר בשפעת, במזרח הרחוק, שנודעה כשפעת המזרח הרחוק, והפילה שם גם חללים. נשא מרן המשגיח שיחה מיוחדת, והזכיר כי כל מה שנעשה בעולם הוא רק בשביל ישראל שיחזרו בתשובה, וגם כאן זה יכול להגיע אם לא נתעשט. ונחזור מיד בתשובה שלימה. ואכן כפי שאמר כך גם היה, השפעת הגיעה גם לארץ, ובישיבה עצמה נחלו בה כארבעים בחורים, אבל בס"ד, זו היתה רק מחלה קשה, ולא נפלו בה חללים.

#### להשתתף בצער הכלל

פעמים רבות הוא הזכיר, כי לנו איכפת וכואב על חיל יהודי אחד שנופל בקרב, יותר מנצחון, ואפילו הריגת מאות ואלפי אויבים ושונאים. ואנו חייבים להרגיש בצער!

במלחמת תש"ח. הוא נשא שיחה בארה"ב, לרגל מצב המלחמה באה"ק, והתענית צבור שקבעו בתאריך כ' אדר תש"ח, והוא אמר: שמשה רבינו ע"ה הראה לדורות בתפילתו "ויחל משה", בהשתתפו בכל נפשו בצער ישראל, כי יש בכוחו לבטל את הגזירה, בזכות

שהעמיד עצמו בצער ישראל, והסכים שימחו את שמו בתורה בשביל ישראל. וזה גם ההסבר לכך שמרדכי הצדיק לא הוריד את שקו בזמן הגזירה של אחשורוש, כי דאג והשתתף בצער הכלל! [מתוך ממזרח שמש]

#### אין עוד מלבדו! מנס וילנא וההצלה

ועל מאורעות הניסים שעברו בנס וילנא בזמן מלחמת העולם השניה הוא הזכיר בדרשתו בפורים, [פורים בשנחאי]: ובאמת אמרתי מלפנים כשחשבנו שאין כבר שום מוצא בעד מצבינו, שיכתוב כל אחד בספר היומי שלו, שכאשר נזכה להנצל ממצב זה, כבר לא יחשוב שיש סיבות כוחות אדם, ורק אין עוד מלבדו... אין בעל היש סיבות כוחות אדם, ורק אין עוד מלבדו... אין בעל הנס מכיר בניסו, דכל העת הלא היו לנו ניסים [יותר מהמגילה], כי כל הענין של וילנא, והעסק עם העיר וילנא שנשתלשל ככה שהיה תלוי ועומד כל העת, ואח"כ המסירה לליטא [בזמן המלחמה], ואחר כך וילנאשלנו ליפאן, הלא זה נס גלוי שבידים יכולים לממשו, ואנו כבר הורגלנו כך שאין אנו רואים ומרגישים כלל מהנעשה אתנו, ומי מילל בקובה שביפאן שתוכל להיות ולהתנהל ישיבה בשנחאי, ובפרט בעת מלחמה.

ואנו רואים תודה לד', שבלי שום שהשתדלות ומעשי אדם נמסר לנו בנין מפואר בעד הישיבה... והישיבה מתקיימת ופורחת ב"ה, ולכו חזו מפעלות ה' אשר עשה עכ"ל [בספר ממזרח שמש על פורים].

#### רוח הקודש אצל מרן המשגיה זיע"א

כשנתבונן מעט בדמותו של מרן המשגיח הגה"צ והקדוש רבינו יחזקאל הלוי לווינשטיין זצוק"ל, שאחר מלאת חמישים שנה לפטירתו, אנו זוכים לגלות את ספרי קורות חייו, מהרה"ג רבי שלום מאיר וולך שליט"א, בספריו "ידיו אמונה", (ג' חלקים), וס' אנא עבדא ב' כרכים מתולדותיו, מהרה"ג רבי ח. ש. רוזנטל שליט"א, לאחר עמל רב הם הצליחו להוציא סולת שליט"א, לאחר עמל רב הם הצליחו להוציא סולת שחי כולו באמונה חושית, ודבריו היו ממש כאורים ותומים, ואשר כל הצביון הרוחני והמוסרי בישיבות הקדושות הם ממנו, וזאת עובדה מוכחת!

ונשאלת השאלה הגדולה איך הוא מרן המשגיח זיע"א זכה לרוח הקודש ממש? וכפי שהגדיר זאת מורנו המשגיח הגה"צ רבי שלמה וולבה זצוק"ל, שאמר כל השנים הוא היה חשוד אצלי על רוח הקודש, ויש מאות מעשים רבים שראו זאת בחוש, וגם מרן לא הסתיר זאת, שהוא יודע דברים רבים שגילו מן השמים, ואיך יתכן הדבר? שבדורנו אנו זכינו למרן שברכותיו הם ברכות, והבטחותיו הם הבטחות, והדברים שדיבר היו מותאמים למדובר.

וכנראה לזה התכווין מרן הגאון הגדול ראש הישיבה הגא"מ שך זצוק"ל, שאמר בהספדו: אבד חסיד מן הארץ, וכשם שמרן רבי ישראל סלנטר זיע"א אמר על רבי זונדל זצוק"ל לא ראיתי עובד ה' כמוהו, גם אני יכול לומר בפה מלא לא ראיתי עובד ה' כמוהו. ועל כל פנים, אני לא ראיתי, ומששאלו את מרן ראש הישיבה, הרי הוא ראה את גדולי ישראל מהדור הקודם, אז הוא ענה: אבל כזה סוג עבדות, לשבור ולבטל את כל רצונותיו מפני רצון ועבודת ה', כזה לא ראיתי.

ובזה יובן הסוד הגדול, של ברכותיו והבטחותיו ודבוריו שהתקיימו, כי נאמר במסכת אבות (פרק ב"): הוא היה אומר: עשה רצונו כרצונך כדי שיעשה רצונך כרצונו, בטל רצונך מפני רצונו, כדי שיבטל רצון אחרים מפני רצונך, ידוע כי מרנן ורבנן החזון איש והסטיפלר, וראשי הישיבות היו שולחים אליו לברכות תפילות וכשהוא אמר ויברך, או התפלל התפילות הועילו.

וסיפר לי הרב נחום אולשוונג זצ"ל, שהרופאים אמרו על רעיתו קודם הלידה שהיא חייבת ניתוח, והוא בא

למרן, ומרן אמר לו, היא לא צריכה שום ניתוח, והיא תלד בלא ניתוח, ואז הוא אמר, אבל כל הרופאים שם אומרים שזה סכנה גדולה, והוא ענה לו: אני אומר לך בבטחון שהיא לא צריכה שום ניתוח, ואני מוסיף ואומר לך: הלואי והייתי כל כך בטוח בעולם הבא שלי, כמו שאני בטוח שהיא לא צריכה שום ניתוח, ואכן הם לא הסכימו לניתוח, והיא ילדה רגיל.

הרה"ג ר' צבי שפיגלמן זצ"ל היה רגיל אצל מרן המשגיח, והוא המשגיח ללוות כסף בגמ"ח שניהל מרן המשגיח, והוא שם לב שתמיד המשגיח מכוון בדבריו בדיוק למה שהוא זקוק עכשיו, והוא העיז ושאל את מרן: האם יש לכם רוח הקודש לכווין תמיד בדברים? אז ענה לו מרן: תדע שמן השמים מכוונים את הדברים שאני אומר, ואם אתה חושב זאת לרוח הקודש, שיהיה כך.

כשלמד בחור פליט שואה הרב אייזיק מילנר ז"ל, בהגיע לחדרו בחור אחר פליט שואה מעירו ששהה בקיבוץ חילוני, וישב בחדרו בנסיון לפתותו לעזוב את הישיבה ולעבור לקיבוץ, ואז דופק מרן המשגיח בחדרו ומבקש מהבחור מהקיבוץ לצאת מיד מהחדר ולעזוב, לאחר זמן סיפר הבחור מהקיבוץ שהוא החליט לא לעזוב את החדר עד שיסלקוהו ההישיבה, אולם פתאום מרוח ממרום הופיע מרן וסילקו משם.

פעם אחד הוא פנה לבחור מהישיבה והוא שאלו: תאמר את האמת הנחת היום תפילין או לאו? והבחור נבהל וענה היום קמתי מאד מאוחר וחששתי שהמשגיח יראה אותי מאחר לסדר, ואכן לא הנחתי היום תפילין, ואז הוא ענה לו: ראיתי עליך היום רוח טומאה והבנתי שלא הנחת היום תפילין.

כשהגאון רבי ברכיה שנקר בא לבכות לפניו כי עדיין לא זכה לפרי בטן ורעיתו מאד שבורה מזה, והוא ענה לו בבטחון: לך הביתה ותאמר לאשתך חצקל הבטיח שבשנה הבאה יהיה לכם בן, ואכן כך היה! וכך גם הבטיח לעוד אברך, אם תקבל על עצמך ללמוד כל יום מוסר, אני מבטיח לך בנים, וכך היה, וכששאלוהו כיצד יתכן שהוא יכול להבטיח זאת, והוא ענה כי המוסר משנה את האדם, וזה כבר לא מי שנגזרה עליו הגזירה להיות ערירי.

את הספר "מנחרח שמש" אפשר להשיג בחנויות. ואצל, ברנשטיין רח' ירושלים 25 ב"ב