# CHAYEINE VALUE OF THE Shabbos Inspiration

פרשת בהר -בחקתי תשפ"ה



Divrei Torah



Parshah Stories



Parshah Riddles



Halachah Challenges



Inyana D'Yoma



לע"נ ר' אהרן בן ר' אשר ע"ה בילא בת ר' משה ע"ה

# CHAYEINE WEEKLY Shabbos Inspiration

פרשת בהר -בחקתי תשפ"ה

# PAGE CONTENT

- 3-4 Divrei Torah
- 5-6 Seuda Stories
- 7-8 Gedolim Story
- 9-14 Parsha Challenge
- 15-16 Life of Truth Story
  - 17 Hilchos Shabbos Initiative
- 18-19 Halacha Q&A
- 20-24 Rav Kalman Krohn Story
  - 25 Comic Story
- 26-32 Nefesh Shimshon

# גליונות

- הג"ר שמואל פעלדער שליט"א 33-34
- הגר"ח קניבסקי זצ"ל 35-36
- 37-38 הגרי"ד אדלשטיין זצ"ל
- הגרב"ד פוברסקי שליט"א 39-40
- 41-42 א"ר משה שטרנבוך שליט"א
- 43-44 הג"ר מאיר צבי ברגמן שליט"א
- 45-46 הג"ר משה הלל הירש שליט"א
- 47-48 הג"ר יצחק זילברשטיין שליט"א
- 49-50 הג"ר מאיר גריינימן שליט"א
- הג"ר דוד כהן שליט"א 51-52

# SPONSOR A WEEK OF CHAYEINU WEEKLY!

Call or Text: 732-301-4043 opt. 8#-2

Email: chayeinuoffice@gmail.com Zelle: chayeinuoffice@gmail.com



# דברי תורה לסעודת שבת

# דברי תורה לסעודת שבת פרשת בהר בחקתי תשפ"ה

# The "Everybody" Chizuk

וְקַדַּשְׁתָּם אֵת שְׁנַת הַחֲמִשִׁים שָׁנָּה וּקְרָאתָם דְּרוֹר בָּאָרֶץ לְכָל־יֹשְׁבֶיהָ יוֹבֵל הוא תִּהְיֶה לָכֶם וְשַׁבְתָּם אִישׁ אֶל־אֲחֻזָּתוֹ וְאִישׁ אֶל־מִשְׁפַּחְתּוֹ תַּשִׁבו: (כה, י)

The Sefer Hachinuch explains the *shoresh hamitzvah* to blow the shofar on the onset of the year of Yovel as follows: During Yovel, a Yid is obligated to set his *avadim* free. Giving up a slave is a challenge. This slave has been working for his master for years, possibly as an *eved nirtzah* for decades, and now he suddenly has to free him with no compensation. When Bais Din blows the Shofar, it demonstrates that he is not alone in this challenge. Every Yid in Klal Yisrael is doing the same, and the fact that everyone else is doing it makes it so much easier. As the Chinuch writes שאין דבר שיחזק לבות בני אדם כמו מעשה הרבים.

Doing what everyone else is doing can often be negative, but we can also harness it for the positive. Recognizing that there are so many other Yidden all across the world who are all being shomer Torah and *mitzvos* and overcoming the many *ruchniyus* challenges of our times is a tremendous source of *chizuk* for us all. The next time we are faced with a challenge, we can think about how many thousands of Yidden are facing the same challenge and overcoming it, and feel the chizuk of אין דבר שיחזק לבות בני אדם כמו מעשה הרבים.

# Having But Not Needing

וָהְשִּׁיג לָכֵם דַּיִשׁ אֶת־בַּצִיר וַבָּצִיר יַשִּׂיג אֶת־זַרַע וַאֶּכַלְתֵּם לְחָמְכֵם לְשֹבַע וַישַׁבְתֵּם לְבַטַח בָּאַרְצְכֵם: (כו, ה)

והשיג לכם דיש את בציר - שיהא הדיש מרובה ואתם עסוקים בו עד הבציר, ובבציר תעסקו עד שעת הזרע: ואכלתם לחמכם לשבע -- אוכל קמעא והוא מתברך במעיו: (רש"י)

Rashi explains the words ואכלתם לחמכם that Klal Yisrael will be bentched with so much produce that they will be busy threshing the wheat until the point of batzir etc. And then Rashi explains the words ואכלתם לחמכם, that they will eat a little and it will make them full. These two Rashis seem to be contradictory. If they had so much to eat, why was it necessary for it to be מתברך במעיו, and if it was מתברך במעיו, why did they need so much wheat?

Rav Moshe Feinstein (*Igros Moshe YD* 3:71) provides guidance for Moros in America about how to be *mechanech* children. He explains that the *ribui* of *gashmiyus* in America is a tremendous challenge for growth, and Moros need to stress to the children that even though there is so much *gashmiyus* available, all with a *heter*, it doesn't mean Hashem wants them to run after it. On the contrary, running after *taanugim* and trying to having a good time will only lead them on a slippery slope which will eventually pull them away from *avodas Hashem*, as has happened to so many Yidden in America *R* "l.



# דברי תורה לסעודת שבת

Rav Moshe explains that this is the lesson Rashi is teaching us. Klal Yisrael were indeed bentched with so much *brachah*, an endless supply of food. But the true brachah is not the ability to eat all of it, rather the ability to eat little and be satisfied, even if there is so much else to enjoy.

Rav Osher Chaim Lieberman shlita, when saying over this Rav Moshe, would provide the following *mashal*: Imagine someone sitting at a *kiddush* where the table is overloaded with cakes, cookies, cholent, kugel, meats, herring etc. The spread is mouthwatering, yet after drinking the kiddush wine and eating a *kzayis* of cake, he already feels full and doesn't need to eat anymore. Would we call that a *brachah*, or a *klalah*? Rashi is teaching us that the greatest *brachah* is to be able to feel satisfied and content with the minimum and not even feel the need for anything more, even when there is so much more to be had.

This was the *midah* of Rabbeinu Hakadosh, Rebbi Yehuda Hanasi. Chazal tell us that Rav Yehuda Hanasi had *Torah ugedulah*, and his table was laden with all the delicacies possible. Yet, before he was *niftar* he lifted up his ten fingers and said that he לא בהנתי מעולם הזה לא כלום The *midah* of Rebbi was that even though he had everything, he still had no need to enjoy it and was happy and satisfied with the bare minimum. That is the true level of תורה וגדולה

# The Strongest Threat

וָאַף־גַּם־זֹאַת בְּהָיוֹתָם בְּאֶרֶץ אֹיְבֵיהֶם לֹא־מְאַסְתִּים וְלֹא־גְעַלְתִּים לְכַלֹּתָם לְהָפֵּר בְּרִיתִי אָתָּם כִּי אֲנִי ה' אֱלֹהֵיהֶם: (כו, מד)

The Torah tells us that although we will suffer terribly from the *Tochachah*, Hashem will not allow our enemies to completely wipe us out *R* "l.

The Nodah B'Yehudah, who lived during the period of the French Revolution where Napolean tore down the walls of the Ghetto and allowed Yidden liberties to dwell amongst the nations that they hadn't had in centuries, explains the *pasuk* differently.

בידוע שעשו שונא את יעקב. Hashem created the nature of non-Jews to hate Yidden. Yet, there are periods when the non-Jews seem to like us. This is not to our benefit, rather it's actually the climax of the *tochechah*. When the *umos ha'olam* persecute us physically, it is difficult but it doesn't threaten our identity as Yidden. But when the *umos ha'olam* begin to accept us and treat us as equals, we are being threatened by an overwhelming *ruchniyus* threat, that we may intermingle with the secular world to the point that we will lose our entire identity as Jews, as unfortunately occurred to so many Yidden as a result of Napolean's emancipation. That is the most pernicious threat of *galus*.

לא מאסתים ולא געלתים. When the *umos ha'olam* don't reject us, that is when we face the strongest threat of להפר בריתי אתם. In such a situation, we need to be extra vigilant to stand strong and not to fall prey to this existential threat.





# **The Perfect Wedding**

Leah Mishlevitz was a mother of nine children, who was very sick. It was shortly before Succos and she was struggling to hold onto life for one special event - the *chasunah* of her oldest daughter, and she was determined to make the event a happy one. The families had even advanced the date of the wedding, hoping against hope that Leah would be able to attend. However, her disease had spread, and just before Succos the family was informed that she had but a few days left to live. Wondering what to do, the parents and *kallah* visited Rav Yitzchak Zilberstein, to seek guidance. Rav Zilberstein listened to the *shailah* intently and tried to think of any possible way to permit the wedding to be held on *Chol HaMoed*. It was a very difficult question and he decided that they should pose it to Rav Michel Yehudah Lefkowitz.

When the situation was described to Reb Michel Yehuda, the elderly rav's eyes welled up with tears. He went to his overflowing bookshelves and quickly removed a Maseches Moed Katan, determined to find a solution to this terrible situation. After going through many different *sefarim* he *paskened* that it is permissible to marry on Chol HaMoed in such a situation, on one condition; No celebration would be permitted - simply a *chuppah*, that was all. Sometime after Yom Tov the wedding could be celebrated in the usual manner.

The Mishlevitzs were relieved and thrilled that they would be able to move up the date of the wedding. Just as they were preparing to leave, Rav Michel Yehudah, his eyes red from crying, asked them to wait for a moment. He looked at the parents and their daughter and made a suggestion. Although it is permissible for the *kallah* to marry on *Chol HaMoed*, what *ta'am* would such a wedding have? A wedding with no dancing? It couldn't be! "Come, let us *daven* together that your mother will live long enough for you to have a wedding the way you planned. A Yiddishe mama only wants a perfect wedding for her daughter. She won't be happy otherwise." Rav Michel Yehudah then proceeded to recite Tehillim in a most moving manner. After he finished, the family made a decision. They would not advance the date of the wedding!

Succos came and went and Leah held on for dear life. Sure enough, a few days after Yom Tov was over, she was wheeled down to the *chuppah* together with her daughter. There wasn't a dry eye as the guests watched while Leah straightened her daughter's gown and held her hand. Throughout the *chasunah* there was singing and dancing such as Yerushalayim had not seen for many years. It was wedding that no one would soon forget – a true testament to the power of sincere and heartfelt *tefillah*. A few days later Leah Mishlevitz left this world.





# Mr. Tobias

My father grew up in Philadelphia when there were not as yet frum schools to attend. He had, as a private rebbe in the late afternoon, a "Mr." Tobias. When Mr. Tobias arrived from Europe, he was offered, by several well to do Yidden, a job in their respective businesses. He realized however, that he would be unable to work around other Yidden. There was no way that he would not be subjected to hearing Lashon Hora. He therefore chose to work in a real "Chinese Laundry". They spoke Chinese, he spoke Yiddish: a perfect match in terms of what he held dear. While only a "Mr.", he knew the whole Tanach as well as certain mesechtos milah b`milah b`aal peh. He ironed shirts while chazering all day long. He earned a living, albeit a rather scant one. But more important he never put himself in a matzav where he would be tempted or forced to hear or speak Lashon Hora.

# **Hiddur Mitzvah**

A few days before Succos, a dealer brought an esrog to Rabb Yehuda Leib Chasman. The esrog was undoubtedly kosher for use, but it was not particularly beautiful. Rabbi Chasman told the dealer that at present he could not decide whether or not he would buy it, but that if he does not find a nicer esrog in two days he would buy this one. Before the first dealer returned, second dealer brought some verv nice esrogim to Rabbi Chasman. Rabbi Chasman told his family, "I am not able to buy two esrogim, so I have to make a choice. Although the esrogim of the second dealer are more beautiful, I'm going to buy the esrog that the first dealer brought me since I had already made up my mind to buy it before the second dealer came to see me. To be truthful in thought is also hiddur mitzvah. The first esrog is therefore the more beautiful one.

# **Davening on Shavuos**

Rav Elyashiv once went to visit a sick talmid chacham on Erev Shavuos. During his visit, he mentioned the Sages' well-known teaching that when Hashem gave the Torah, all of the sick and disabled people in the Jewish nation were healed. The blind were able to see, the deaf were able to hear, and so on. Rav Elyashiv noted that this healing power is renewed every year on Shavuos, and at that time a person may ask Hashem for a full recovery even for illnesses that might normally be considered incurable. "At what point on Shavuos does Hashem heal the sick?" the sick talmid chacham inquired. Rav Elyashiv thought for a bit and then answered, "At the time when the Aseres Hadibros are read from the Torah, that is the time when a person may ask Hashem for healing."







Telzer Rosh Yeshivah

Rav Elya Meir Bloch ZT"L (1894 - 1955)

כ"ח טבת Yahrtzeit

Rav Aharon Kotler, in his *hesped* for Rav Elya Meir, described him as a yachid b'doro(unique in his generation) in his approach to working for the Klal. Rav Aharon relayed that Rav Elya Meir had a definite opinion on matters and would fight for his position. Yet when the majority of Gedolei Torah had decided otherwise, he would submit to the majority and was just as strong as before in carrying out their position—which had now become his position.

He could live in harmony with those whose ideas he fought, and would treat them with the utmost respect. Though he differed, and constantly battled against Mizrachi ideals, he cooperated with the Mizrachi leaders on matters of common communal interest. They, in turn, held Rav Elya Meir in great esteem and affection.

Rav Elya Meir maintained strict *sedorim* for his own learning, which could not be violated except for emergencies. But he had one *kaballah* which was inviolate—to learn at least an hour a day.

On the second night after he underwent his last major surgery, Rav Elya Meir lay critically ill, with tubes attached to various parts of his body. He could not move and he could hardly speak. After a while, he said to his visitor, Rav Chaim Dov Keller, "Lernen(learning)". Rav Keller took a chumash and learned with him the parsha with Rashi. Rav Elya Meir glanced at the clock from time to time, and when half an hour had passed, he said "Genug (enough)." He was extremely fatigued and closed his eyes to rest for a while. Then he again said, "Lernen." After another half





hour of learning, he said again, "Genug" with a smile of satisfaction on his face. He had finished his hour of learning.

Rav Mottel Katz and Rav Mordechai Gifter once visited him in the hospital. Rav Elya Meir turned to them and said, "From the time that I arrived at my full senses, I never missed my kabbalah to learn at least an hour a day, with one exception, when I was wheeled into the operating room before dawn and did not regain consciousness until after dark. But now I feel that to learn would be a question of endangering my health. But I will not permit myself to forgo learning unless you *pasken* for me that I may."

Towards the end, when he was terminally ill, Rav Keller mentioned to him an observation he had made on a passage in the Ketzos Hachoshen. As soon as Rav Elya Meir heard the "Ketzos" mentioned, his eyes lit up, a smile crossed his face, and his voice became strong and clear. He said, "I made the same observation in one of my shiurim." He then discussed the Ketzos with an enthusiasm and liveliness that belied his faltering physical state. He passed away only two days later on a Shabbos morning, right after making Kiddush for his Rebbitzen in the hospital.

One of his daughters, Chasya, survived the Holocaust. She married Rav Eliezer Sorotzkin of Kiryat Telshe Stone in Eretz Yisroel. Rav Elya Meir remarried in America, and he had two children—Rav Yosef Zalman, Rosh Yeshivah of Yeshivah Eitz Chaim in Monsey; and Miriam, who married Rav Dovid Barkin, Rosh Yeshivah in Telshe.

Rav Elya Meir always said that a Rebbi for Klal Yisroel has to be a *mislamed*—one who is continuously learning. He explained that Moshe Rabbeinu was bidden by Hashem to show two signs to the Jews that he was to lead them—his staff turned into a serpent and his hand became leprous when he removed it from inside his chest. Rashi explains that the snake indicated that he had slandered the Jews (like the first *nachash*) by saying they would not believe him and the leprosy was a punishment for having suspected innocent people. Moshe Rabbeinu was in essence saying, "Look! I've suspected you wrongly and have spoken lashon hara against you." Rav Elya Meir explained that though this declaration does not seem like a claim to leadership, it was! Moshe was demonstrating that he had made mistakes, but was ready to learn. He was telling the Jews, "I can teach you, because I myself can learn." Rav Elya Meir epitomized this teaching.

To be continued...

Taken with permission from "the weekly vort" by Mrs. E. Lerner





# Parsha Challenge

פרשת בהר בחוקתי

- 1. In what instance is a דד mentioned in this week's פרשה?
  - a. Who is the only man the תורה that described as a דד?  $^1$
  - b. Who is the only woman described as a דוֹדה?  $^2$
- 2. Which unusual word is used regarding יובל, and is also used to start one of the זמירות שבת?
- 3. When is the number 50 mentioned in פרשת בהר?
  - a. List two places where the number 50 is found in בחוקתי.
  - b. List 9 other places in the תורה we find the number 50.  $^3$
- 4. Based on this week's פרשה, explain the following series of numbers: 50, 30, 20, 10, 5, 3, 15, 10.
- 5. Which או in this week's פרשה is impossible to do but one is עובר for trying?
- 6. There is a הלכה regarding me by יובל,There is a פורים, regarding me by פורים,With me a great נס once happened,I was also part of a great tragedy.I am mentioned in פרשת בהר.Who am I?
- 7. I have two names,
   I am the second,<sup>4</sup>
   I am also the last of the three,
   In this week's ברשה I am first of the three and I have an extra letter.
   Who am I?

### Need a hint?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> פרשת שמיני

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> פרשת וארא

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The answers are connected to each of the following:

מלחמת מדין (9 לוים (8 משכן (7 משכן (6 קנס A (5 יום טוב A (4 יתרו (3 אברהם (2 נח (1

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> in my family

# Answers

- 1. Regarding redeeming an או דדו או בן דדו (כה,מט) עבד עברי
  - a. (שמיני י,ד) עזיאל דד אהרן
  - b. (ו,כ) ויקח עמרם את יוכבד דדתו
- 2. דרור
- יובל 3.
  - a. 1) The ערך of an adult male.
    - 2) The ערך of a field is based on 50 חומר per חומר.
  - b. 1) רוחב התבה
    - 2) The אברהם of חמשים of אברהם's .
    - שרי חמשים (3
    - שבעות (4
- 4. The order of the ערך נפשות:
  - זכר ונקבה מעשרים עד ששים (1
  - זכר ונקבה מחמש עד עשרים (2
  - זכר ונקבה מבן חדש עד חמש (3
  - זכר ונקבה מבן ששים ומעלה (4
- למורה 5.
- 6. There is a הלכה regarding me by יובל,

There is a הלכה regarding me in by פורים,

With me a great נס once happened,

I was also part of a great tragedy. I am mentioned in פרשת בהר.

Who am I?

7. Next week....

- 5) Payment by אונס ומפתה
- רוחב חצר המשכן (6
- ללאת וקרסים של המשכן (7
- 8) לוים worked and were counted until the age 50.
- 9) אחד מחמשים by מלחמת מדין was given to the לוים

- That houses in my cities have different הלכות
- That פורים is celebrated on a different day
- by ירחו
- by the חורבן בית
- חומה -

# Last week's Riddle:

He and I are identical words but with different נקודות,

I am a reason a person can't sacrifice a קרבן,

He is a קרבן,

We are both mentioned in this week's פרשה.

Who am I? Who is he?

- I am a מום that disqualifies a כהן

- פַּסַּח (lame) and פַּסַח

לרפואה שלמה אביגדור ששון מאיר בן רחל לאה, לע"נ שאול בן אברהם ז"ל, ברכה בילה בת דוד יעקב ע"ה, יצחק דוד בן אלימלך הכהן ז"ל For questions, comments, or to subscribe, send an email to parshachallenge@gmail.com Feel free to forward or distribute the Parsha Challenge. ©כל הזכויות שמורות

# Pischei Parsha - Behar - Bechukosai

Parsha Musings for Shabbos Table Schmoozings

# **RIDDLES**

# How many shemitah years are there in a set of 7 years?

It depends. When we listen to Hashem, 1. When we don't, we will have to let the land rest every other year so that it can produce crops, resulting in 4 "shemitah" years: rest, work, rest, work, rest, work, shemitah.<sup>1</sup>

## How many places in the Torah can you name where the number 7 is significant?

This list includes many examples, but there are probably more:

- Shabbos
- Shemitah
- Yovel after 7 shemitah cycles.
- 7 days of Pesach and Succos (mid'orysa).
- 7 weeks of sefiras ha'omer.
- Avraham made a treaty with Avimelech using 7 sheep.
- Bilam, with wisdom, made 7 mizbechos.
- The word "sheuah" "swear" is derived from the word "shivah" seven.2
- Certain *tamei* people experience 7 days of *tumah*, or achieving *tahara*.
- Aveilus
- The kohein gadol sprinkled dam downwards 7 times on Yom Kippur.
- 7 neiros of the menorah.
- 7 reki'im<sup>3</sup>
- 7 generations from Adam to Chanoch.
- 7 generations from Avraham to Moshe.4
- 7 mitzvos Bnei Noach.
- 7 days of hesgeir (seclusion) are required to monitor a nega tzaraas.
- 7 sprinklings on a *metzora* to achieve *tahara*.
- The kohein sprinkled oil 7 times to achieve tahara for a metzora.
- Yisro had 7 names.
- There were 7 nations which inhabited *Eretz Canaan*
- We shake 7 objects as the 4 minim.<sup>5</sup>
- The kohein gadol would spend the 7 days before Yom Kippur in the Bais HaMikdash.
- The *kohein* who would burn the *parah adumah* would spend the 7 days beforehand in the Bais Hamikdash.<sup>6</sup>

# What does "Yovel" mean?

- "Shofar," in reference to the shofar which was blown on Yom Kippur during the 50th year.
- "Moving" (such as in the word "movil"), in reference to the widespread "moving around" experienced during the return of people and fields.8

### How many halachos apply ONLY during periods when we observe the counting of Yovel?

Eved ivri.

מכילתא פ' משפטים כ"ג י' 1

<sup>2</sup> כ"ז בספר החנור ש"ל

עי' כ"ז בהקדמה לס' השמיטה לר' יחיאל מיכל טוקצינסקי 3

⁴ ילקו"ש שמות רע"ו

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thank you Yaakov Wiener

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> יומא ב.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 'רש"י כ"ה י

<sup>8</sup> העמק דבר

- The halachos regarding selling houses in a walled city.
- The halachos regarding donating the value of a field to the Beis HaMikdash.
- The halachos regarding selling a field received from one's ancestors.
- We accept a *geir toshav* (a non-Jew who accepts some *mitzvos*, but does not convert).
- Shemitah is d'oraysa, both regarding working the land, and the forgiving of loans.<sup>9</sup>

# Why don't we observe a Yovel year nowadays?

The *pasuk* says to announce freedom during *Yovel* to "*kol yoshveha*" (all of the land's dwellers), which can only occur when Bnei Yisrael are settled in Eretz Yisrael, with each *shevet* in its designated area.<sup>10</sup>

### How could having good crops be dangerous?

Other nations may want to attack us and steal them. Thus, Hashem promises, "If you keep the *mitzvos*, I'll give you good crops AND you'll be secure."<sup>11</sup>

# On which 2 *yomim tovim* do we celebrate the conclusion of a period during which people passed away?

- Lag BaOmer the talmidim of Rebbe Akiva. 12
- Tu B'Av the generation which died in the midbar. 13

# Sometimes the Torah uses the word "mishkan" in reference to the Bais Hamikdash. Where do we find an example of this in Parshas Bechukosai?

Hashem promises that if we keep the *mitzvos*, "*V'nasati mishkani b'sochechem*," "I will place my *mishkan* among you,"<sup>14</sup> which must refer to the *Bais Hamikdash*,<sup>15</sup> since the *mishkan* was already with us when this *pasuk* was said.<sup>16</sup>

# When one redeems his own item from *hekdeish* by "buying it back," he is required to pay *hekdeish* an additional "*chomesh*" (1/5) of its value.<sup>17</sup> How much is a "*chomesh*" of 100?

25: this *chomesh* is calculated as the amount which, after being added, will be 1/5 of the NEW TOTAL (ex: 1/5 of (100+25) = 25). <sup>18</sup>

### How could a kohein become rich, just by being part of the right family?

If someone donates his *s'dei achuza* (a field which is part of his family's inheritance) to the *Bais Hamikdash*, and the treasurer of the *Bais Hamikdash* sells it to someone else, when *Yom Kippur* of *Yovel* arrives that field becomes the property of the family of *Kohanim* whose turn it is to do the *avodah* that week.<sup>19</sup>

# Chazak Chazak V'Nischazeik! - Take a guess: Sefer Vayikra contains how many...

- *pesukim*? (859)
- *parshios*? (10)
- **sedarim?** (23) (Sedarim reflect a system of dividing *Tanach* which predates the secular introduction of the commonly used "perakim," and which relates to the 3 year *laining* cycle which existed in Eretz Yisrael, mentioned in *Megillah* 29b.<sup>20</sup>)
- **pesuchos?** (52)

ספר החנוך ש"ל, ועי' בפוסקים  $^{
m 9}$ 

ערכין ל"ב: <sup>10</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> אוה"ח כ"ה י"ט

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> או"ח תצ"ג ב'

עיי"ש בבהגר"א <sup>13</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> כ"ו י"א

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> רש"י כ"ו י"א

עי' רש"י ערוביו ב. <sup>16</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> כ"ז ט"ו, ל"א

רמב"ם הל' מעשר שני ה' א' ועוד <sup>18</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> רש"י כ"ז ט"ז

 $<sup>^{20}</sup>$ עי' הקדמה לתנ"ך מהדורת קורן

sesumos? (46)

# JUST CURIOUS

Did the Sanhedrin literally count, out loud, the years of the Yovel cycle, or were they merely required to keep track of what year we were up to?

- Some hold that they would count each year of the *shemitah* cycle, keeping track of the individual year, as well as what number *shemitah* it was in the *Yovel* cycle, like we count the days and weeks of *sefiras ha'omer*.<sup>21</sup> They would make a *beracha*, "*Asher kideshanu…al sefiras sh'nei hashemitah*," or, "al *sefiras sh'nei hayoveil*," and then count, for example, "*Hayom shemoneh shanim layovel, she'heim shavua echad v'shana achas*."<sup>22</sup>
- Others are unsure if they actually counted and made a *beracha*, or just kept track of the year.<sup>23</sup>

Assuming the Sanhedrin generally counted the years of Yovel with a beracha, if they missed a year, would they keep counting without a beracha?

Since the requirement of "temimos," which indicates a complete counting, is only expressed regarding *sefiras ha'omer*, but not regarding *Yovel*, it would seem that they could continue counting in the following years with a *beracha*. Hopefully Mashiach will come soon, and we'll find out.<sup>24</sup>

There is a *mitzvah* to blow *shofar* on the *Yom Kippur* of *Yovel* to announce that slaves go free. Why doesn't any other *mitzvah* have such an "alarm" (for example, "It's time to burn your *chameitz*!")? It is very difficult for a master to free his slave, who has worked for him for almost 50 years. Likewise, a slave often struggles when leaving his caring master. We blow the *shofar* to announce, "We know this is tough, but be aware that everyone else is doing the same thing right now," which makes the experience easier.<sup>25</sup>

The Yovel year began on Rosh HaShanna, but the shofar which signaled the slaves' freedom was only blown 10 days later on Yom Kippur. What did the slaves do in between?

They stayed in their owners' homes without working. Instead, they ate, drank, and rejoiced.<sup>26</sup>

During Yovel, we announce freedom for "all dwellers of the land." Isn't this relevant only for slaves?

- The owner is also the "slave" of the slave. For example, if there is one pillow, it is given to the slave. When the slave goes free, the master is also "freed."<sup>28</sup>
- Since we are supposed to be *nosei b'ol im chaveiro* and feel the suffering of others, as long as any *eved ivri* remains, no one feels totally free.<sup>29</sup>

Parshas Behar contains the prohibition of onaas mamon (cheating someone monetarily)<sup>30</sup> and onaas devarim (hurting someone with speech)<sup>31</sup>. Which is worse, and why?

*Onaas devarim* is worse, for it directly affects the victim himself, cannot simply be repaid, and regarding this prohibition the Torah expresses the extra warning, "Fear Hashem."<sup>32</sup>

ספר החנוך ש"ל <sup>21</sup>

ראב"ד לתו"כ בהר ב', ועי' ספר החנוך של"ב $^{22}$ 

תוס' מנחות ס"ה:, רמב"ן כ"ג ט"ו <sup>23</sup>

מנ"ח ש"ל א' <sup>24</sup>

<sup>25</sup> ספר החנוך של"א

רמב"ם הל' שמיטה ויובל י' י"ד <sup>26</sup>

כ"ה י' <sup>27</sup>

אזנים לתורה 28

משלחן ר' אליהו ברוך <sup>29</sup>

כ"ה י"ד <sup>30</sup>

כ"ה י"ז <sup>31</sup>

ב"מ נ"ח: <sup>32</sup>

# Does the prohibition of onaas devarim apply to one's family members?

Yes, including children, unless very necessary when offering redirection. Nonetheless, one who speaks gently to his family members and avoids paining them will find life, blessing, and honor.<sup>33</sup>

After commanding us to help those who are in financial distress, and telling us not to lend money with ribbis, the Torah concludes, "Ani Hashem Elokeichem asher hotzeisi eschem mei'Eretz Mitzrayim...lihiyos lachem LeiLokim." How does this mention of Yetzias Mitzrayim encourage us to help others in their time of need?

The goal of *Yetzias Mitzrayim* was for all of Bnei Yisrael to serve Hashem. Our communal financial interactions must contribute towards this goal, and if some are unable to participate in our national mission due to financial struggles, we are all obligated to help them, and thereby alleviate their impediment.<sup>35</sup>

We aren't allowed to make an eved ivri perform avodas parech, such as unnecessary work. Even if he doesn't realize that he's wasting his time, "V'yareisa MeiElokecha" – Hashem knows.<sup>36</sup> If the eved doesn't know, and doesn't get upset, why is it so bad?

Being kind to an *eved ivri* reinforces one's awareness that Bnei Yisrael are the most honorable nation, and brings one to love his people and the Torah. It should also force one to realize that just as this slave was sold due to financial difficulty, the same fate could await one's own family, if they do *aveiros*. Additionally, respecting the *eved* helps one develop into a merciful *baal chesed*.<sup>37</sup>

## Does the prohibition of avodas parech apply to hired workers, who aren't slaves?

Technically not, but one should apply the attitude gleaned from this *mitzvah* when dealing with anyone less fortunate, because wealth and financial difficulty are constantly revolving: Hashem gives a person money for exactly as long as He desires, and not a moment longer. Even if one has money stored away, or owns many properties, *aveiros* can cause it to be lost *chas v'shalom*.<sup>38</sup>

It is understandable that we must learn Torah to understand the *mitzvos*. Why does the Torah refer to this logically required effort with the phrase, "*Bechukosai teileichu*," calling Torah learning a "*chok*," as if we didn't understand the rationale?<sup>39</sup>

Even if I know certain parts of the Torah very well, and I logically feel that I can "graduate" to other things, there is a *chok* from Hashem to learn them again.<sup>40</sup>

When a baby is inside his mother, he learns the whole Torah from a *malach*.<sup>41</sup> When the mother walks by, why don't we have to stand up to honor this little "*talmid chacham*"?

This Torah, acquired without any hard work and effort, does not earn the baby any sort of honor.<sup>42</sup> **Hashem wants us to know His Torah. Why did He make us forgetful?**So the Torah will stay fresh and we will always learn with excitement!<sup>43</sup>

The way of the *yetzer hara* is to convince us to do a small *aveirah* today, a slightly bigger one tomorrow, and eventually it tells us to do *avodah zara*.<sup>44</sup> Why does it use this approach?

The Torah describes a 7 step decline: lack of effortful learning, neglecting *mitzvos*, negative feelings towards those who perform *mitzvos*, animosity towards *talmidei chachamim*, preventing others from performing

<sup>33</sup> ספר החנוך של"ח

כ"ה ל"ח <sup>34</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> ספורנו

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> רש"י כ"ה מ"ג

ספר החנוך שד"מ <sup>37</sup>

ספר החנור שמ"ה <sup>38</sup>

עי' רש"י כ"ו ג' <sup>39</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> אוה"ח

נדה ל: <sup>41</sup>

 $<sup>^{42}</sup>$ משלחן ר' אליהו ברוך כ"ו ג' בשם החלקת יואב

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> אוה"ח א' כ"ו מויק"ר

שבת ק"ה: 44



# A Life of Truth

Stories from our tzadikim on thriving through adversity

בעזרת השם יתברך

<sup>1</sup>Rav Moshe Leib of Sassov was a great *chasidishe rebbe* in the generation of Reb Chaim Volozhener. His Rebbe, R' Shmelke of Nicholsberg, was a *talmid* of the Magid of Mezritzch and the brother of R' Pinchas Horowitz, the *ba'al Hafla'ah*.

Reb Moshe Leib lost his father at a very young age. Before he was *nifter*, Moshe Leib's father cried out, "Hashem who is the אַלְמָבָה is going to feed my אַלְמֶבָה and my son, but what concerns me is who is going to teach my son Torah?!" Little Moshe Leib heard his father's cry and even much later in his life he said, "all of the לִימוּד that I engaged in from that moment on for the rest of my life was powered by that sigh of my father."

Without his father, Moshe Leib and his mother simply didn't have any food in the house. It was suggested that Moshe Leib work as a watchman for the town baker. Moshe Leib was enthusiastic about the suggestion. "This isn't a kind of job that's going to drag me away from learning," he told his mother, "It's only a temporary thing! I could try to study at night, and maybe review during the day. All I have to do is to sit out there, and every time a customer comes by, I'll just keep an eye on his hands!"

However, it didn't work out that way. That job didn't last long and people started paying him to be an all-around utility *mesharais* in the neighborhood. That didn't help Moshe Leib's learning. His father's last cry, "who's going to teach my son Torah?!" would ring in his ears day after day, as he would *schlepp* the garbage, carry packages and sweep storefronts. Often, after Moshe Leib spent the day sweeping, cleaning, pushing, and shoveling, he would wander off into the woods, and he would passionately cry to Hashem, "my father had only one son, if I don't fulfill his last request of learning Torah, who will?!" Moshe Leib would go on and on talking to Hashem. He knew, sooner or later, if you are *mispalel*, and you are sincere enough, you will break through. He knew that there must be a way of providing for his mother, and for him to be able to commit all of his energy and devotion, not to shovel garbage, but to learn Torah.

One morning as he was digging in his backyard to clear up some of the weeds, perhaps with some thought that they may be able to rent out the property for storage, he hit something hard. He realized that there was a box there, and in the box were a couple of jugs. At first Moshe Leib wanted to discard them, but by chance he happened to look inside. They were full of gold coins. Moshe Leib's *tefilos* had been answered. His mother would now be well provided for, and the path was clear for him to go out and search for a way to fulfill his father's last *krechtz*.

Moshe Leib first went to learn from the Rav of Sassov who was a *talmid* of the Mezritzcher Magid. The Rav was busy, but Moshe Leib was so *temimosdik* as he told the story of how *HaKadosh Baruch Hu* answered his *tefilos* and father's last sigh, that there was simply no possible way for the Rav to say no. He began to teach him each day. But it didn't quite work *yet*. The Rav simply couldn't explain things to Moshe Leib. When Moshe Leib did understand it, it was short lived. The next day he seemed to forget it.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rav Fishel Schachter, *Tales of Tzadikim* story #15, Dial-A-Shiur

Moshe Leib was distraught. The Rav lovingly said, "Maybe the problem is I just don't have the *zechus* to be able to teach you. Just because you don't seem to be successful with my ability to teach you, that doesn't mean that someone else can't teach you." The Rav sent Moshe Leib to his friend the Rebbe Reb Shmelke who had just started a *Yeshiva* in Nickelsburg. Again, like everything until now in Moshe Leib's life, that was easier said than done. Nickelsburg was far away, and it meant Moshe Leib had to say goodbye to his mother. His mother insisted that he go and offered that he should take some of the treasure that he had found with him, being that he would be alone. Moshe Leib refused. "I'm all alone wandering on the roads. What if robbers attack me? It is best that they have nothing to take."

Nickelsburg would become a major part of the development, the growth, and the flourishing, of the *tzaddik* Reb Moshe Leib of Sassov. Moshe Leib received special *siyata di'Shmaya* in Nickelsburg. The Rebbe Reb Shmelkeh took a special hour every single day, where he sat and taught him. He became a great *tzadik* and *talmid chacham*. Reb Moshe Leib got married, and returned to Sassov to be with his mother. When his mother passed away, Reb Moshe Leib left Sassov with his family to travel to Apt where he eventually became the Ray and Rosh Yeshiva.

Many stories are told about Reb Moshe Leib. Some of them are legends, the authenticity of which is hard to verify, but they definitely define for us and bring alive the spirit that creates these kinds of stories. Maybe they're true, maybe they're not, but the fact they are told about Reb Moshe Leib is very illustrative.

Reb Moshe Leib was a tall man with a tremendous *hadras panim*. The older he got, the more he seemed to cast the glow of a *malach*! His long white flowing beard, his *peyos*, the shine that radiated from his face, that special smile – that was his signature.

One of the things that troubled the people about Reb Moshe Leib is that it just didn't seem right that this *talmid chacham*, this respected גָּדוֹל הַדּוֹל, used to walk around with apples, and oranges, and bread, bulging out of his pockets.

Reb Moshe Leib explained to the people that there was a story which caused him to accept this custom. "I was once sitting in the Bais Medrash, and suddenly a poor man came, and sat down in front of me. I went over to ask him if I could help him, but before I had a chance to finish the question, he fell into my hands! I was sure he was dead. It just so happened that that day my Rebbetzen knew I would not be home until late at night, so she put a little bottle of schnapps and some cake into my coat pocket. בְּרוּךְ הַשִּׁם, I poured some of the schnapps on him. I slowly gave him pieces of the cake. This poor man must have been wandering for who knows how many days without a morsel of food, or a drop of drink in his mouth. I was convinced that I saved his life only because Hashem was kind enough to be ווא מזמין that that food should be in my pocket. I could have had all the gold in the world, but it wouldn't have saved his life, because I never would have had time to run and purchase food. I made it a point never to step out on the street without my pockets laden with food from thereon in."

Reb Moshe Leib could have easily given up when learning was difficult for him as a child. However, he never stopped trying and davening, and eventually became a נָּדוֹל הַדּוֹר. We too should never give up in our בִּיקוּשׁ for a closeness with Hashem.

פרשת אמור Week #461

# Hilchos Shabbos nitiative

# Additional notes pertaining to an Eruv:

The *Halachos* of *Eruv* are detailed and myriad. Therefore, prior to embarking on the construction of an *Eruv*, a person well versed in all of the intricate *Halachos* should be consulted.

The following are some important details to follow when constructing an *Eruv*.

- **The posts:** The posts should be positioned within the opening that is being enclosed by the *eruv*. For example, if a driveway between two houses is the opening that is being enclosed, the posts should be positioned at the edges of the driveway itself, on the sides of the houses, and not in front of the houses.
  - The posts may not be positioned within an area that is already enclosed (e.g. within a fenced in yard).
- The string or wire: The string or wire must be placed on top of the posts, and should be pulled taut to avoid excessive swaying or sagging.

# Is it permissible to carry an item from one's home into a hallway or yard that is shared with a tenant?

It is not permissible to carry an item from one's home into shared property or into a neighbor's backyard, unless an *Eruv Chatzeiros* was made prior to *Shabbos*. Specifically in the case of an area shared by an owner and tenant(s) or an area shared by two tenants: According to many *Poskim* it is not permissible to carry an item from one's home into property shared with a tenant, or into the tenant's apartment itself, unless an *Eruv Chatzeiros* was made prior to *Shabbos*.

According to *Hagaon Rav* Moshe Feinstein, the renter's apartment is considered the property of the landlord, since the appliances found in the rental apartment are owned by the landlord. The apartments of both the landlord and the tenant are therefore considered as one apartment, and carrying between the two is permitted. Therefore, one should make an *Eruv Chatzeiros* without reciting a *brocha*.

The Chofetz Chaim writes in the name of R' Yonasan Eibishitz that if one does not learn Hilchos Shabbos very well, it is impossible not to be עובר on a forbidden act on Shabbos.

To receive weekly Hilchos Shabbos sheets by email, subscribe at: <a href="mailto:Shabboshalachos@gmail.com">Shabboshalachos@gmail.com</a>
This sheet contains Divrei Torah and should be dealt with accordingly.

לזכות רפואה שלימה חי' מלכה בת בת-שבע

# וקראת לשבת עונג....

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

**VOL II WEEK 29** 

ע' ש"ע שי"ג-א', ש"ח-י

The questions with their answers will be printed next week, along with another set of three questions.

### **QUESTION 1**

My toilet got stuffed. Can I plunge it on שבת?

### **QUESTION 2**

Something seems wrong in my toilet tank. Can I lift the cover off the tank to take a look inside?

### **QUESTION 3**

Turns out the chain of the flusher got disconnected. Can I reconnect it?

# ANSWERS TO LAST WEEKS QUESTIONS

# **QUESTION 1**

My son's braces are hurting him. Can he put some wax on them to relieve the pain?

**Answer:** Spreading wax is the ממחק of ממחק and may not be done, even though it will relieve the pain. Even just attaching the wax without spreading it would not be allowed according to the משנה ברורה (תק"ד-י"ת), as we are concerned one may come to spread it.

continued....

FOR COMMENTS OR TO ADD YOURSELF TO THE EMAIL LIST SEND AN EMAIL TO BMNYSHABBOS@GMAIL.COM

# וקראת לשבת עונג....

# אז תתענג

והאכלתיך נחלת יעקב אביך...

# QUESTIONS AND ANSWERS IN HILCHOS SHABBOS FOR THE ENTIRE FAMILY

בית מדרש נחלת יעקב - נערך ע"י המו"ץ דקהלתינו

continued....

### **QUESTION 2**

May someone put rubber bands on his braces during שבת?

### **QUESTION 3**

Can my child turn the key of his palate expander on שבת?

**Answer:** The same way one may not fix a כלי, similarly one may not "fix" his body. An example of this is משנה (ס"ל-ל"ה) ברורה (ש"ל-ל"ה) מוגע discussing straightening out the limbs of a child. Therefore, turning a palate expander may be a form of "fixing" the palate, and would not be allowed. However, there are some שוסקים who are lenient, as the change in one's palate is so minimal from just one adjustment that it can't be considered "fixing" it. One can be lenient if there is a need.

# TORAS REB KALMAN



# סיפורי צדיקים

Captivating stories full of Yiras Shamayim taken from Shmuessin that Reb Kalman Krohn z'tl gave in Adelphia Yeshiva

# Give or Take Part V

Recap: When Meshulam, a wealthy miser, suddenly began doing chesed and giving tzedakah, his customers begged him for an explanation. He told them that he had changed as the result of a dream. He begins to relate his dream, in which he is deathly ill, but his family refuses to use his money for top doctors or medicine, since they wanted to save money. He therefore dies and then undergoes judgement before the Beis Din Shel Maalah. While he has many good deeds, there are millions of black angels testifying against him, created from his refusal to do chesed.

### The dream continues:

When I think that there are no more stories, a new door opens. The people who emerge from this

door have a different kind of story to share. They told tales of poverty and illness, of failed opportunity and dashed hopes, but these people hadn't ever bothered to approach me for help.

"We knew there was nothing to come for," they explain simply. Their troubles, too, are my fault, even though they have never asked me for assistance. I was so wrapped up in my own miserly attitude, they'd suffered alone, knowing that the only thing they could expect from me was degradation.

By now, there are millions of black angels competing for space on one side of the scale. My many white angels take up just a small fraction of space in comparison. I no longer doubt the outcome of my judgement. I continue trembling. It will not be good.

"Your soul needs to be cleansed," the Beis Din shel Maalah pronounces. "But being that you are a talmid chacham, you will be given a choice of how you would prefer this to be done. Either, you can go to Gehinnom, where the sins will be cleansed from your soul. Alternatively, you can return to the world as a gilgul. You will begin life anew and will have the opportunity to rectify your actions. Which do you prefer?"

I try to calculate the pros and cons in my mind. "How much Gehinnom will I need to get?" I ask hesitantly.

"A lot," I am grimly informed. "You caused so much pain and so much damage in the world, and the ripple effect of your deeds continues to harm people up until this day. It will not be easy to cleanse your soul."

I shudder as I imagine the unbearable torture that Gehinnom would mean. But how could I risk returning to the world as a gilgul? What if I wouldn't manage to rectify my misdeeds? What

would happen if I unwittingly squander my second chance? I hesitantly give voice to my question. "What happens if I am reborn in another gilgul and do not atone for my mistakes?"

"You can't escape from the sins you committed," the beis din explains. "If you don't want to atone for it with Gehinnom, you can try to atone for it with a gilgul. You will be put into the position of a giver, and it will be up to you to utilize the opportunity to use the gifts you've received to help others. If, however, you make the same mistake again, when you die you will have double punishment — once to atone for the aveiros you did in this lifetime, and then again for the misdeeds of your future gilgul."

I don't have to think too long. The risks of gilgul are just too great, and the stakes are too high. "I choose Gehinnom," I say.

"Very well," the angels acquiesce. They point me to a long corridor and explain, "Gehinnom is extremely hot, and it's not possible for a neshamah to go directly into its fiery embrace. The extreme transition to such brutal heat is unbearable. Instead, as you walk along this hallway to Gehinnom, it will get progressively hotter and hotter, until you reach the very heights of Gehinnom at the end."

"How long will I have to remain there?" I inquire fearfully.

"A few months," they reply. "You will remain there for a few months until every shred of sin is eradicated from your soul. Once you are completely pure, you will be admitted into Gan Eden, to enjoy the reward for the many mitzvos you amassed in your lifetime."

With these words, two angels begin to escort me down the long corridor toward Gehinnom.

"March," they order. "From this point onward, there is no return."

Flanked by these two angels, I comply, walking down the hallway toward my punishment. I walk and walk for what seems like many hours. The temperature in the corridor is pleasant, and I do not feel any heat as I continue marching toward my destination.

After walking for what feels like a complete day, the temperature begins to warm up, and I take off my overcoat. We continue walking, and I peel of my scarf and warm hat. I march some more before removing my tie and then my shirt. It is uncomfortably hot and stuffy. "Are we nearly there?" I ask the angels.

"We are still quite a distance away from Gehinnom, but we're getting closer," the angels inform me.

The walk gets harder the hotter it gets, and I am sweating profusely. Suddenly, the angels stop. "We can't continue escorting you any longer," they say. "We are too holy to tolerate the impurity and evil burning up in Gehinnom, and although Gehinnom is not close by, we can already feel the bad in the air. From this point onward, the angels of Gehinnom will accompany you."

Two new angels suddenly appear, but I can easily discern that these are of a different sort than the ones who'd escorted me until now. These are dark angels, with menacing expressions, and when they each grab one of my arms, their movements are not especially gentle.

Now, I am being dragged to Gehinnom by two vicious angels, and the temperature is rising steadily with every passing minute. My face turns red and my legs begin to burn. I am gasping for breath and screaming in pain. "Forgive me!" I yell. "I promise to help others!"

"You should have done that when you were still alive," one of angels snaps at me as he pulls me through the steaming passageway. "Now you are dead, and it's too late."

The pain is terrible, unbearable, unlike anything I've ever felt in my life. I can't bear it! I can't take another minute of this heat! I feel like I'm about to pass out. My head is swimming... everything goes black... I can barely take another breath...

But I've already died, and there's no fainting after death. I am forced to suffer every minute of the heat without a moment of reprieve. The temperature keeps rising. I am suffocating. I am burning! I am on fire, I am trapped in fire, I am roasting in fire, and this is just the road to Gehinnom.

"Please," I beg the angels. "I changed my mind! I want to go back down to the world as a gilgul! Anything but this!"

"I'm sorry, but that's impossible," the angel on my left says, his grip never wavering on my arm as he pulls me deeper into the heat.

"We were given the mission of bringing you to Gehinnom, and we must fulfill our mission," the other angel adds. "We don't have permission to bring you back."

"Please! I can't bear this! Please take me back!" I continue to plead. The temperature is so high now that I feel like I am sure I will not survive another minute of this, let alone a few months.

"We can't," the angels say again. "We don't have permission to do that."

"But I learned so much Torah!" I remind them. "Let the merit of my Torah give you permission to bring me back."

"You're onto something," one of the angels admits. "The Torah you learned can have the power to force us to accompany you back. However, we will be penalized for not fulfilling our mission. If you agree to undertake our penalty, we'll escort you back."

"I agree, I agree!" I crow with relief. I turn around and began to run down the corridor the way I had come, escaping from the heat filled chamber. The further I ran from Gehinnom, the less heat I felt, until at last I returned to stand before the beis din shel maalah.

"What's going on here?" the beis din demands of the two angels flanking me. "Once he passed the point of no return, he can go in one direction only: toward Gehinnom. How was he allowed to return?"

"In the merit of the Torah I learned," I say beseechingly. "Let the merit of my Torah protect me."

The beis din confers quietly for a moment before accepting my argument. "Alright, but the angels who returned you deserve to be punished," they declare. "They did not have the right to stop their mission, and for that they deserve a lashing."

"He agreed to accept the lashing upon himself," the angels at my side say quickly.

"Yes, I did agree," I confirm. "I had no choice. I could not continue down that road to Gehinnom."

The pain is so bad that it wakes me up from my dream. I open my eyes and look around blearily, trying to gain my bearings. Was I really still in my bedroom? I try to sit up, but my back cries out in agony.

"Meshulam!" My wife is standing over me in concern. "Meshulam! You are having a nightmare! Why are you screaming like that?"

"I was just whipped by a malach," I tell her. "Ow, it hurts."

"Whipped by a what?!" She looks at me strangely, obviously concerned that I'd lost my mind.

"Meshulam, calm down, it was just a dream. You are fine. You had a dream that you were whipped by an angel?"

I feel my back gingerly. My hand comes in contact with raw flesh, and when I pull it away, it's bloody. I show my wife my red-stained fingers. "I don't know what it was. It must have been a dream, but I really was whipped by an angel."

I carefully peel up my nightshirt and she glimpses at the large, bloody gash on my back. Her face becomes very pale. "Tell me your dream," she requests weakly.

And I do. I tell her the whole story, beginning with my dream-illness and ending with my lashing. It is clear to both of us that my dream was not just nonsense, but a true depiction of the future awaiting me if I don't start to change. Then and there, we made up our minds that we would become baalei chesed. We needed to give even more than those who came to us needing to take.

Meshulam turned to his three guests. "This dream took place just a few days ago," he said, and turned around. He lifted up his shirt, and the three of them could see a deep, red laceration running across his back. "As you can see, the lashing I received is still visible on my back."

"That's unbelievable," Srulik breathed.

"Although I felt uncomfortable sharing the story with anyone, I decided to go see the rav in the morning," Meshulam continued. "After all, we know that dreams are usually nonsense, but this one had transcended sleep and left a tangible mark on my body. I could not calm down, and I needed the rav's guidance and direction.

"The rav explained to me that I had received an extraordinary privilege. While messages are not regularly sent from Shamayim to people down here in This World, in the zechus of all the Torah I learned, I merited to receive a direct wake-up call from Hashem, urging me to repent before it was too late. I was lucky enough to be given the opportunity to mend my ways now, so that I don't end up paying brutally for it when I pass on to the World of Truth."

Meshulam gave his guests a small smile. "I won't say it's been easy. It's not easy. I had to completely change my ways. In a matter of moments, I had to become a new person. I had to shed my former attitude and correct my instinctive responses to reflect my new persona.

"It's been a few days already, and I'm still working hard to ensure that my automatic reactions are proper," Meshulam admitted. "But I remind myself over and over that those who come to take are providing me with opportunities to give, opportunities that I desperately need. They are not takers, but givers. They are giving me the merits I am desperate for, the atonement my

\*\*\*

neshamah needs. Knowing this is what helps me treat each person I help with respect and even gratitude."

His three guests just shook their heads wordlessly, unable to express their emotions into speech. Meshulam's story was one they, too, would take to heart. It was one they would never forget.

Have a Wonderful Shabbos!

### TORAS REB KALMAN HOTLINE

Vaadim & Shmussen given by **Reb Kalman Krohn zt"l** are now available by phone.

USA **732.913.5616** or **718.557.7711** E.Y. **02.313.6038** 

Option 1: Vaadim given in BMG
Option 2: Shmussen given in Adelphia
Option 3: Captivating stories taken from shiurim

To receive Vaadim by email or for questions and suggestions call/text 609.8071783 or email torasrebkalman@gmail.com

Toras Reb Kalman Lakewood New Jersey 609.807.1783 torasrebkalman@gmail.com

# **Chap Arein!**

YOU can be a sheliach of Reb Kalman!!!!!!!

Help spread Reb Kalman's Torah!!

Are you involved in the yeshiva/school system **OR** do you know of others who are? Please let us know and we will ship hardcopy samples for you to distribute!

email us at: torasrebkalman@gmail.com

# This is your chance to:

- Perpetuate Reb Kalman's legacy!
- Be a part of history!



# LEARNING FROM OUR LEADERS PIRCHEI AGUDAS YISROEL OF AMERICA

BARANOVITCH YESHIVA WAS RICH IN THE HIGH STANDARD OF LEARNING AND YIRAS SHOMAYIM. BUT UNFORTUNATELY THE MATERIAL SITUATION WAS TERRIBLY DIFFICULT. R' ELCHONON WAS FORCED TO TRAVEL TO EUROPE AND AMERICA TO RAISE FUNDS. WHILE IN ENGLAND, RAV ELCHONON WAS GREATLY ASSISTED BY R' OSHER STERNBUCH (FATHER OF R' MOSHE STERNBUCH, SHLITA, RAAVAD - EIDA CHAREIDIS).















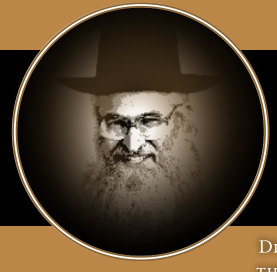


REBBETZIN STERNBACH RETURNED

רי אֵלְחָנֶן בַּנִים WASSERMAN אַיינאָ רָחֵל ONA רי נַפְּתָּלִי בֵּיינִישׁ אוו BIRZ, LITHUANIA, TO אַיינאָ רָחֵל ONA רי נֵפְתָּלִי בַּיינִישׁ. HE LEARNEO IN TELSHE UNDER R' ELIEZER GORDON זצ"ל AND R' SHIMON SHKOP צ"ל AND ALSO IN VOLOZHIN. IN 1897, HE STUDIED ראשׁ ישִּׁירְבֶּה OF THE PONEVEZH YESHIVA, FOR 18 HOURS A DAY. IN 1910, HE MOVED AWAY TO BECOME ביים OF BRISK, BUT RETURNED TO RADIN WHEN THE יְשִׁילְבֶּה יְשִׁילְבֶּה יְשִׁילְבָּה was disbanded in 1914. Afterwards, He moved to baranowicze, POLANO, WHERE HE FOUNDED HIS FAMOUS אַגוּדַת יָשְׂרָאֵל HE WAS A DYNAMIC LEADER AND FORCE IN אַגוּדַת יִשְׂרָאֵל. DURING wwii, he was יבְּטְרַ עַל קּדּוּשׁ די, Tobether with his תַּלְמִידִים, And 5000 other yidden, he was renowned for Both his analytical פָּלְטִים, אוֹבֶץ מַאֲמָרִים, קוֹבֶץ שָׁעוּרִים, קוֹבֶץ הָאָרוֹת הואכם ווֹכּגעום. אוֹ בְּשִׁט אוילון אוי פֿאָרוֹת בווא אויסטאר אָדְקוּת אויסטאר אָדְקוּת פוא דְקְשִּׁילִם, אויסטאר אָדְקוּת פוא הואכן. עִקְבָּתָא דְּקְשִׁילְּתֹא בּאַטִּעוֹרִים, חוֹבֶּץ הַאָּלִילָּתְא דְּקְשִׁילִּתְא בּאַטוּרִים ווֹ אויסטאר אַנְיִּים אַלּאָבּילָים.



ל"ב תמוז 1875-1941 ל"ב תמוז



# NEFESH SHIMSHON

Divrei Torah on the weekly parsha and holidays from the teachings of Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"l



This publication is dedicated to the hatzlachah and zechus of ישראל בן רחל נחמה ויעקב בן רחל נחמה. May they grow to be talmidei chachamim and ovdei Hashem.





# Shemitah

וַיְדַבֵּר ה' אֶל משֶה בְּהַר סִינַי לֵאמֹר:

דַּבֵּר אֶל בְּנֵי יִשְׂרָאֵל וְאָמַרְתָּ אֲלֵהֶם כִּי תָבֹאוּ אֶל הָאָרֶץ אֲשֶׁר אֲנִי נֹתֵן לָכֶם וְשְׁבְתָה הָאָרֶץ שַׁבַּת לַה׳: (ויקרא כה, א-ב)

Hashem spoke to Moshe at Mount Sinai, saying: Speak to the people of Yisrael and say to them: When you come into the land that I am giving you, the land shall rest as a Sabbatical year for Hashem. (Vayikra 25:1-2)

Why is *Shemitah* mentioned in connection to Mt. Sinai? All the *mitzvos* were spoken at Mt. Sinai! It teaches that just as the general rules and the details of *Shemitah* were stated at Sinai, so the general rules and the details of all the *mitzvos* were stated at Mt. Sinai. (*Rashi*)

*Parshas Behar* has a very special *mitzvah*, which is the *mitzvah* of *Shemitah*.

This *mitzvah* was a pretty challenging one for Jews in ancient times to fulfill. For a full year they could not work their fields, and they had to relinquish ownership of the fruits of their trees, and they needed to release all loans, too.

If a person's entire livelihood depends on agriculture, as was the case for most people back

then, keeping Shemitah meant giving up a lot.

So what was the point of this mitzvah?

Keeping *Shemitah* demonstrates that a person's *parnassah*, his whole life, is in *Hashem's* hands. We trust in *Hashem* and do His Will and put the pursuit of our livelihood aside.

Now let's try to apply this to life nowadays. Most of us are not farmers anymore. Yet, there is an important lesson for us, too, to learn from the mitzvah of Shemitah.

The first pasuk of this week's parshah mentions Har Sinai. בְּיִר סִינֵי לֵאמר "Hashem spoke to Moshe at Mount Sinai, saying." We know that Hashem spoke to Moshe many, many times. The pasuk וַיִּדְבֵּר ה' אֶל מֹשֶׁה לֵאמר is the most common one in the whole Torah. But here the Torah added the words בְּהַר סִינֵי, emphasizing the connection to Har Sinai.

What's the message?

We received from *Hashem* all the detailed *halachos* of all the *mitzvos* at *Har Sinai*. This is learned from the *mitzvah* of *Shemitah*, as Rashi explains, and on a simple level, this is what the Torah is teaching us when it mentions *Shemitah* in connection with *Har Sinai*.

However, the comparison of all the *mitzvos* to the *mitzvah* of *Shemitah* teaches us that the message of *Shemitah* applies to all the *mitzvos* of the Torah, as will be explained.

In ancient times, the Jewish people dwelled in *Eretz Yisrael*, and they supported themselves mainly by agriculture, as we mentioned above. And we know that the Torah often tells us that if we keep the *mitzvos*, we will be granted rain and abundant produce of the field, as it indeed says in this week's *parshah*:

וְנָתַתִּי גִּשְׁמֵיכֶם בְּעִתָּם וְנָתְנָה הָאָרֶץ יְבוּלָהּ I will grant your rains in their time, and the land will give forth its produce, and the trees of the field will give forth their fruit.<sup>1</sup>

The Jewish people did not make money from gold mines or factories or stocks and bonds. They

lived off the fine fields and vineyards of Eretz Yisrael.

To appreciate the point, first let's talk about *Shabbos* for a moment.

When *Shabbos* comes, and a person stops working, this expresses that he places himself in *Hashem's* hands. It shows that his life and his livelihood are from *Hakadosh Baruch Hu*. However, resting one day a week doesn't totally disrupt a person's means of earning a living. He can work six days, take a day off, and pick up on Sunday morning.

What if you had to stop working for a whole year? Without unemployment insurance or a paid sabbatical or a side job or anything?

That was *Shemitah*. You need to let all your fields lay fallow for an entire year. Naturally speaking, this is a disaster. According to the way of the world, it means you will go bankrupt. You even need to leave your fields open for anyone to walk through. Not only that, but if you had some money on the side, and you loaned it out, you may not collect it after *Shemitah*. Your money is gone.

All these details of the *mitzvah* express a tremendous connection to *Hashem*. They demonstrate how a person gives himself over totally into the hands of *Hashem* and His Torah.

And this reflects on the nature of all the *mitzvos* of the Torah, which are all compared to the *mitzvah* of *Shemitah* as we explained.

Let's say you would ask someone, "Why didn't you come yesterday to the *shiur?*" He answers, "Listen, I had an important meeting with someone in Manhattan." If you ask him, "Why did you rush out of *shul* this morning before *davening* was over?" He answers, "I got up late and I was in a hurry because I had business to attend to." And so forth. There is no lack of examples that show how some people place *mitzvos* as second priority and their

1 Vayikra 26:4.



לעיליי נשמת מוה"ר משה בן אליעזר המבורגר זצ"ל ומוה"ר ברוך זאב בן נפתלי קראוס זצ"ל גרבת נכריהם ~ עטרת זקנים בני בנים ותפארת בנים אבותם



parnassah as first priority.

This is why the Torah connects all the *mitzvos* to *Shemitah*. The *Shemitah* year, with all its laws and regulations, expresses connection to *Hashem* and giving oneself over totally to Him. That's how it should be with all the *mitzvos*. We need to realize that they are *Hashem's* commandments, and He is the One Who supports us. Our *parnassah* comes from Him, so we should prioritize His *mitzvos* over our work and business.

Regarding Shemitah it says:

וְכִי תֹאמְרוּ מַה נֹאכַל בַּשָּׁנָה הַשְּׁבִיעִת הֵן לֹא נְּזְרָע וְלֹא נָאֱסֹף אֶת תְּבוּאָתנוּ. וְצִוִּיתִי אֶת בִּרְכָתִי לֶכֶם בַּשְּׁנָה הַשִּׁשִׁית וְעָשָׂת אֶת הַתְּבוּאָה לִשְׁלֹש וווי בּשְׁנִים – If you will say, "What will we eat in the seventh year, if we don't plant and don't harvest our produce?" I will command My blessing for you in the sixth year.<sup>2</sup>

Contrary to conventional thinking, keeping the *mitzvah* of *Shemitah* will bring us more blessing than would all the *mitzvos* of the Torah. If we place our work and business dealings in the hands of

2 Vayikra 25:20-21.

Hakadosh Baruch Hu, He Himself will take care of us and make sure our households are plentifully blessed.

This applies to us nowadays as well. A person might feel his business matters take priority over his *shiurei Torah*, or might generally find it difficult to set aside time for Torah learning and other *mitzvos*, because he is concerned it will hurt his *parnassah*. However, by consistently and obstinately dedicating time to learning, *davening* and other *mitzvos*, he shows that he places his *parnassah* in the hands of *Hashem*.

And when we put our personal concerns aside, and leave it up to *Hakadosh Baruch Hu*, He will see to it that we will be greatly blessed.

What about scheduling that important meeting? What about putting in enough good hours of work on a steady basis to earn a proper livelihood?

If we stick tenaciously to the times of *Tefilah* and learning, and put our personal needs in the hands of *Hashem*, we will be blessed in all our endeavors, as shown by the *mitzvah* of *Shemitah*.

About this the Torah says, "I will command My blessing for you," and you will see great *siyata d'Shemaya* in everything you do. •



# Material Blessings

ָוְנָתְנָה הָאָרֶץ פִּרְיָה וַאֲכַלְתֶּם לְשֹבַע. (ויקרא כה, יט)

The land will give its fruit and you will eat to satiety. (Vayikra 25:19)

Parshas Behar speaks of berachos. It tells us about the abundant produce that Eretz Yisrael will produce.

But why are the material *berachos* mentioned by the Torah so agricultural? Why only bumper crops? What's wrong with silver and gold and diamonds?

True, most people used to be farmers, but there is a more universal message as well.

A person blessed with silver and gold and jewels feels self-confident. His treasures are in the safe and he has a sense of security. Even if the whole country is struck by famine, he can just pack up his riches and take them with him to somewhere else.

But a farmer depends on rain and other natural conditions beyond his control. He trusts in *Hashem* and constantly raises his eyes to Heaven in prayer.

This type of gift doesn't disconnect him from *Hashem*; it only strengthens the bond.

When Hashem blesses us with health, good

children, and life itself, these gifts depend on *siyata d'Shmaya*. Ultimately, even a salary that comes in every month depends on *Hashem* alone.

May our blessings only strengthen our *Emunah*. If we make sure our blessings draw us closer to *Hashem*, we will receive more and more of them.



# Caring for Fellow Jews

לא תַעֲבֹד בּוֹ עֲבֹדַת עָבֶד. (ויקרא כה, לט)

# Don't make him do slave work. (Vayikra 25:39)

Back when the whole Jewish people were living in their land, the laws of *eved ivri* applied. A Jew would sometimes sell himself as a slave.

Regarding this the Torah commands us לו עמך – "It shall be good for him with you" (Devarim 15:16). This teaches that the master must provide the slave with living conditions similar to his own. If the master eats fine bread and drinks aged wine and sleeps on a comfortable bed, he must provide the slave with the same. The slave eats the same cuisine, and sleeps with a bed and pillows and blankets no less comfortable that those of his master.

There are also restrictions on what type of work the master may ask his slave to do. It says, "Don't make him do slave work," meaning that the master may not force his Jewish slave to do things that are demeaning, such as take off the master's shoes, or other demeaning forms of service that non-Jewish slaves would normally be asked to do.

We learn from all of this a number of important points regarding how to treat our fellow Jews.

Although these *halachos* are specific to the *eved ivri*, the Jewish slave, as they come to protect him from being overly degraded, we see from them how

concerned the Torah is with a Jew's honor, even of a Jew who fell to the ignoble state of selling himself as a slave.

This shows how careful we need to be about the honor and welfare of every Jew. Each member of our people is a son of the King and should be accorded princely honor.

When Moshe Rabbeinu said כה אמר ה' בני שראל – "So said Hashem: 'My firstborn son Yisrael..." (Shemos 22:22), this declaration was not intended for the ears of Pharaoh alone. It was so each and every one of us will know how to relate to our fellow Jew, whether or not he is among our friends and relatives, and this includes members of our immediate family, such as our spouse and children. They all deserve the greatest respect.

It says in the Torah:

וּבְאַחֵיכֶם בְּנֵי יִשְׂרָאֵל אִישׁ בְּאָחֵיו לא תִּרְדֶּה רבוֹ בְּפָרֶךְ – Regarding your brethren, the children of Yisrael, a man and his brother, you shall not rule over him harshly.<sup>1</sup>

*Rabbeinu Yonah* explains what we learn from this *pasuk*:

<sup>1</sup> Vayikra 25:45.

One should not subjugate his fellow Jews. If they are in fear of him, or they are ashamed to go against his word, he should not command them to do anything, big or small, unless they agree and it is for their good, even if it is just heating up a water kettle or going out to buy a loaf of bread.<sup>2</sup>

People are often not careful enough about this. Let's say you ask a neighbor's child to go do something for you. If he truly agrees on his own to do it, no problem. But sometimes he doesn't really want to do it, and he is too embarrassed to refuse. If you send him out on such a mission, you are actually exploiting one of Hashem's beloved children, and this is not right.

We also need to concern ourselves with the honor and welfare of every Jew who is experiencing troubles or who is being taken advantage of. We need to take care of him and be compassionate to him. Anyone who shows compassion will be shown compassion by Heaven, as it says, וְנָתַן לְךָּ רַחֲמִים וְהַחְמָּךְ וְהַרְבַּךְ "He will show you compassion, and be kind with you and increase you."3 •





# Extra Respect

וֹסְפַרְתֵּם לַכֶם מִמַּחֲרָת הַשַּׁבַּת וגו' שֶבַע שַבַּתוֹת. (ויקרא כג, טו)

You shall count for yourselves, from the day after Yom Tov... seven weeks. (Vayikra 23:15)

# Get Ready for Torah

Sefiras Ha'omer is a time of preparation and purification in advance of Matan Torah. It is a time of clarification for every Jew if he is fitting to receive the Torah. This is why the talmidim of Rabbi Akiva died during this period for not having treated each other with sufficient respect.

It was taught: Rabbi Akiva had twelve thousand pairs of talmidim, from Geves to Antifras, and they all died in one period, because they did not treat each other respectfully.1

This imperfection in their interpersonal relationships affected their very right to live. If a person does not behave properly, with the requisite derech eretz, he is not fitting to come to Kabbalas Hatorah.

What about at other times? Did these talmidim act respectfully to one another during the rest of the year?

It could be that also at other times, Rabbi Akiva's talmidim did not show enough respect to each other, and in Heaven it was held it against them, yet it did not cause their death. But at the time of preparation for Torah, in the period of clarification after clarification, birur achar birur, this imperfection was more blatant, and had a

<sup>2</sup> Shaarei Teshuvah 3.

<sup>3</sup> Devarim 13:18.

<sup>1</sup> Yevamos 62b.

greater effect, to the point that they were punished by death.

The more a period is suited to spiritual growth and elevation, the greater is the demand on a person to perfect himself. This was the time of preparing for *Matan Torah*. Each person was scrutinized more intensely to see if he was fitting for Torah. This is why *Rabbi Akiva's talmidim* died at this time.

# **Torah Atones**

It says in *Sefer Nefesh Hachayim* that Torah learning has the power to atone all sins, and someone who occupies himself with Torah learning does not need the *korbanos* to atone for him. The power of Torah will make a *kaparah* for him and bring him forgiveness for all his sins:

Occupying himself with Torah learning atones all the iniquities of the person who sins.... Come and see how great the power of Torah learning is, for it purifies the sinners of the Jewish people, when they do *teshuvah*, even if they committed *avodah* zarah....

If a person occupies himself with Torah learning for its own sake, even if he previously sullied himself with tremendous sins and iniquities, and sunk deep into mud and filth and plunged to the depths of evil, nevertheless, by occupying himself with Torah he can be sure and confident that the light in the Torah will bring him back to the right path.<sup>2</sup>

Rabbeinu Yonah said a similar thing. He detailed the ways to attain atonement for the various sins. Some sins necessitate receiving lashes, and others are punishable by death at the hands of the Rabbinical court, or by kareis. The severity of the sin determines the means by which it is atoned.<sup>3</sup>

Rabbeinu Yonah went on to say that if a person desecrated Hashem's Name, even suffering will not atone for it. Nevertheless, Torah atones.

He can find atonement by constantly learning Torah and toiling in it. Hashem swore אָם יִּתְכַּפֵּר עֲוֹן בֵּית עֵלִי בְּזֶבַח וּבְמִנְחָה – "The sin of the House of Eli shall not be atoned by animal offerings and grain offerings, forever." And Chazal say that by "animal offerings and grain offerings" they will not be atoned, but they will be atoned by Torah learning." This shows that Torah learning heals even very grievous illness. Thus it is written about the Torah: מַרְפַּא לָשׁוֹן עֵץ חַיִּיִם – "The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life." The healing of the tongue is the tree of life."

The power of Torah is so great that it atones for all sins, even for that of *chilul Hashem*.

Why is this so? How can Torah learning atone for ostensibly unforgivable *aveiros?* 

# Torah and Mitzvos

The world is run according to a system of Divine law and order. If people do this, the result is that. This orderly system of Divine rules relates to the *Mitzvos*. There are 613 *mitzvos*, corresponding to the 613 organs and limbs of a person. Every *mitzvah* corresponds to a certain part of the human body and establishes its place in the world. This is the spiritual-material setup that governs the world.

But Torah is not part of this system.

Torah is above all this law and order. It is the very essence of life and of the world. So Torah brings

<sup>3</sup> Shaarei Teshuvah 4.

<sup>4</sup> I Shmuel 3:14.

<sup>5</sup> Rosh Hashanah 18a.

<sup>6</sup> Mishlei 15:4.

<sup>7</sup> Shaarei Teshuvah 4:16.

<sup>2</sup> Nefesh Hachayim 4:31.

*kaparah* for all a person's *aveiros*, even for things that *korbanos* can't atone. Torah is above the whole system.

This is what Sefer Nefesh Hachayim was saying, that by occupying himself with Torah learning, a person can purify his soul even if he sank to the depths of filth and evil. And this is why Rabbeinu Yonah said that a person will attain atonement even for the sin of chilul Hashem, as "Torah learning heals even very grievous illness."

# More than Human

There are two levels that a person can be on. He can be human, and he can be higher than human. The level of "human" is that of a Jew who properly learns Torah and observes *mitzvos* and corrects his character traits. The whole reason why human beings were created was so they will correct their character traits according to the directives of Torah and *mitzvos* and live their lives in a *Toradik* manner, such that their acts of *chesed* and careful *mitzvah* observance express their dignified humanity.

Higher than this is the *ben Torah*. The Torah learning of the *ben Torah* is different and more exalted than that of a regular Jew. His character traits and *mitzvah* acts are something else. They are not a matter of form and shape, of maintaining proper order. His very being is attached to *Hakadosh Baruch Hu* and the Torah.

Someone who deprives himself of sleep in order to examine the *sugya* yet another time is called a *ben Torah*. Only if a person's *hasmadah* in Torah is not limited to times and schedules does he live in a place that is above the world.

A ben Torah is held to a much higher standard

in his relations with others. In every situation and no matter what, he needs to act like a *ben Torah* and display *chesed* and *rachamim*. There is no such thing as a certain person or a certain behavior that he can't tolerate.

In this time of preparation and clarification before *Matan Torah*, a higher standard of *bein adam l'chaveiro* is expected of us.

It is specifically in this period of time that the talmidim of Rabbi Akiva were held to account for not treating each other with due respect. In order for the world to exist in a proper manner, the place of Torah needs to be like it should. Behavior that shows lack of respect has a negative impact on existence itself, and when they died, "the world was desolate," as Chazal say. This implies that the world has no existence and life without bnei Torah.

It is hard to maintain such a high level of connection to Torah, *mitzvos* and *midos tovos*. But we need to know the truth for what it is.

The way to get to the *madreigah* of *ben Torah* is in stages. Attachment to Torah learning or connection to *Tefilah*, working on *tikkun hamidos* or performing *mitzvos* in the best manner one can. Each person by doing what he has a personal connection to, can be on the *ben-Torah* level of relationship to *Hashem*, as his connection to it is not dependent on schedules and times, thus making him above the world.

Just as the Torah grants existence to the world, so the *ben Torah* bears on his shoulders the existence of the world. This is the *adam hashalem* whose deeds hold up all of Creation, and he is thus doing an endless and unlimited *chesed*. He is the place and the existence of the world.

Published by Kollel "Nefesh Shimshon", Jerusalem -

as an ilui neshamah for Rabbeinu Shimshon Dovid Pincus zt"l, Headed by his sons Harav Yosef Dov Pincus and Harav Shmuel Pincus, shlita. For comments, dedications and donations:

nefeshshimshon@gmail.com

Do you want to receive the weekly edition?

Send us an email.

# גליון שיעורי הלכה

### שיעורי הרב שמואל פעלדער שליט"א דומ"ץ בית מדרש גבוה, ליקוואוד

שיעורים שמסר הרב שליט"א בלילי שבתות בבוגרי (אלומני) בית מדרש גבוה

# איש כי ידר נדר לה' או השבע שבעה לאסר אסר על נפשו לא יחל דברו, ככל היוצא מפיו יעשה (לי, ג')

# מעלת קבלת תוספת שבת בפה, וקבלתה לפני תפלת מנחה

**כתב** השוייע (סיי רסא סעיי ב, רצג סעיי ב, ובמשנייב שם סקייה), צריך להוסיף מחול על הקודש בין לפני השבת ובין לאחריה. מקור דין זה הוא מהגמי יומא (פא:). לדעת רוב הפוסקים ובכללם המשנייב (סיי רסא סקייכ), חיוב תוספת שבת הוא מדאורייתא וכפשטות הגמי שם שמצוותה נדרשת מפסוק בתורה, יעויין בביאור הלכה שהרחיב בדבר (שם סעיי ב דייה יש אומרים).

לענין אופן קבלת התוספת, מעיקר הדין אינו צריך כלל לקבל על עצמו התוספת, אלא בעצם הפרישה ממלאכות קודם בין השמשות בשיעור זמן הנצרך שהוא ג' מינוטין או ה' מינוטין מקיים מצות תוספת שבת, אלא שמכל מקום הובא בספרים דיש כמה מעלות לקבל על עצמו תוספת שבת, וזאת מכמה טעמים. א. לפי מה דקיימא לן (סי' ס סעי' ד) דמצוות צריכות כוונה, ובאם לא יקבל על עצמו תוספת שבת אלא רק יסמוך על כך שבדרך כלל הוא פורש ממלאכה קודם השבת, עלול הוא שלא לזכור לכוון בפרישה זו לשם מצות תוספת שבת". ב. עצם הפרישה ממלאכה ללא קבלה מפורשת, תעלה לו למצות תוספת שבת מאותו תוספת שבת רק זמן התוספת המחוייבת מצד הדין שהם כמה מינוטין כנייל, משא"כ באם מקבל על עצמו התוספת אזי עולה לו למצות תוספת שבת מאותו זמן שקיבל עליוי. ג. לכו"ע מעלה גדולה יש לקבל שבת בפה מלא, משום דכל דבר שבקדושה אם עושהו ע"י דיבור מעלתו גדולה יותר, וכפי שכתב המה"ב (סי' רנ סקי'א) בשם הכתבים (שער הכוונות ענין ליל ו ד"ה ענין המחשבה), שיאמר על כל דבר שקונה לכבוד שבת יזהו לכבוד שבת". דבריו הובאו במשנ"ב (סי' כו סעי' ב) שיש לקבל תוספת שבת בפה, סקי'ב) בתוספת טעם הדבר, יכי הדיבור הוא פועל הרבה בקדושה". וכן כתב להדיא בענין דידן במשמרת שלום (סי' כו סעי' ב) שיש לקבל תוספת העליונים.

עתה נבוא לברר הדין באדם הרוצה לקבל עליו תוספת שבת אך הוא עדיין לא התפלל מנחה, האם ראוי שיאחר את קבלתו עד לאחר התפלה, וכן נברר הדין באדם הרוצה לקבל עליו תוספת שבת אם יוכל אח״כ להתפלל מנחה. הנה עצם הדבר שתפלת מנחה סותרת את קבלת שבת הוא מבואר בשו״ע (סי׳ רסג סעי׳ טו׳), לענין קהל שקבלו עליהם שבת ע״י תפלת שבת, המתפלל עמהם לא יוכל אח״כ להתפלל מנחה שהוא תפלת חול אלא יתפלל ערבית שתים להשלים תפלת המנחה. ומבואר בב״י דהלכה זו מקורה מהגהות מיימוניות (פ״ה אות ר), והטעים דבריו דמאחר ועשהו קודש שוב לא יעשנה חול. כלומר דלאחר שכבר נעשה אצלו שבת לא יתכן שיחזור להתפלל תפלת מנחה של חול״.

**ואין** לחלק להקל בציור דידן שהיחיד קיבל עליו שבת שלא בתפלה דקיל טפי, משאייכ בציור השוייע מיירי שקיבל שבת עם הציבור עייי תפלה עייפ מקור הדין בהגהות מיימוניות, זה אינו, מפני שטעם הדין שוה בשניהם שמאחר ועשהו קודש האיך ישוב לעשותו חול.

אולם מצינו להקל להתפלל מנחה לאחר קבלת תוספת שבת של יחיד שקיבל על עצמו, ע"פ המבואר בדגול מרבבה (סוף סי' רסא), ובשו"ע הרב (שם קונט"א סק"ג), שיישבו את סתירת השו"ע שנתקשו בו האחרונים דבסי' רס"א (סעי ד) פסק דלאחר עניית ברכו אע"פ שעדיין יום הוא אין מערבין וטומנין משום שכבר קיבל שבת על עצמו, ומאידך בסי' שצ"ג (סעי ב) פסק בסתם שמותר בבין השמשות לערב עירובי חצירות ושיתופי מבואות אפי' אם קיבל עליו תוספת שבת. שבת, אמנם סיים שיש אוסרים באם קיבל עליו תוספת שבת. הרי סתירה בפסקיו לענין היתר עשיית מלאכות דרבנן לאחר קבלת תוספת שבת.

א טעם זה הוא נכון לדעת הרבה פוסקים הסבורים שמצות תוספת שבת הוא מדאורייתא, אך להפוסקים שמצותה מדרבנן, יהא הדבר תלוי במח' הפוסקים אם גם במצוות דרבנן אמרינן מצוות צריכות כוונה או לאו, ראה בזה משנ"ב (סיי ס סייי).

בלענין אופן הקבלה המועיל, אם צריך בפה דוקא או שמא די בקבלה בלב, ראה משנייב (סיי רסא סייק כא) שציין בזה למשייכ בדיני תוספת תשעה באב (סיי תקנג סקייב), שנחי בזה גדולי האחרונים הרמייא עם הבייח והגרייא, ומיימ ללא כל קבלה בודאי לא ייחשבו לו לתוספת שבת אלא המינוטין הסמוכים לשקיעה.

ג ובביאור הטעם שלא מצינו נוסח לאמירת קבלת תוספת שבת כתב במשמרת שלום (שם), לפי שבימי קדם היו נוהגין בכל המקומות להתפלל של שבת בער"ש, וכפי שכתב השו"ע (סי' רסז סעי' ב) מקדימין להתפלל ערבית יותר מבימות החול, וא"כ בתפילתם היו מקבלים שבת ולא הוצרכו לנוסח אמירת קבלת שבת, אבל בזמנינו שמתפללין של שבת עם שקיעה או לאחריה בודאי ראוי להקדים לקבל שבת רפה

ותירצו הם שיש ב' מיני תוספת שבת, הא' שמקבל עליו תוספת שבת בסתם דבזה נאסר רק באיסור עשה ומותר במלאכות דרבנן, הב' שמקבל עליו קדושת עצם השבת דבזה נאסר בכל, כבשבת עצמו. ובזה מיושב הסתירה דבסי' רס"א דיבר השו"ע באופן שקיבל עליו שבת ע"י עניית ברכו ובכה"ג מן הסתם מקבל קדושת השבת ממש ולזה השמיט השו"ע דעת המיקל, משא"כ בסי' שצ"ג מיירי שקיבל עליו תוספת שבת בסתם, בכה"ג סתם השו"ע להלכה שאינו נאסר באיסורי שבות ואח"כ הביא בשם יש אומרים את דעת החולק הסבור לאסור. על פי דבריהם כתבו המשמרת שלום (שם סעי' ג) ועוד איזה אחרונים, דמסתבר שלאחר קבלת תוספת שבת שאינו מקבל קדושת עצם יום השבת, שפיר יוכל אח"כ להתפלל מנחה דאין זה בכלל עשאו קודש המונע מלשוב לעשותו חול".

אולם למעשה, יש להעיר שעצם דברי הדגמ״ר והשו״ע הרב הנז׳ ליישב סתירת השו״ע הם מבוססים על יסוד חדש של שני מיני קבלת שבת, ולא מצינו בדברי שאר גדולי האחרונים ליישב כדבריהם, ואף המשנ״ב לא הזכיר מאומה מיסוד זה. וא״כ קשה למעשה לסמוך על זה, וממילא חזרנו לפשטות הדין שלעולם לאחר קבלת תוספת שבת אי אפשר להתפלל מנחה. וכן הובא בשם פוסקי זמנינו שלא לקבל שבת קודם תפלת המנחה כדי שלא להפסיד התפלה, כן כתב באבני ישפה (סי׳ נו) ובאשרי האיש (פ״ה סעי׳ יד) בשם הגרי״ש אלישיב דלא יקבל בפה תוספת שבת קודם תפלת מנחה, וכן אמר לי הגאון הרב שיינבערג, וכ״ה משמעות הגרש״ז אויערבך המובא בשש״כ (פמ״ו העי יא).

ועוד, שכן נמצא עולה מדברי הארחות חיים להרא״ש (יום א אות יט), שכתב יויקדים להתפלל ערב שבת תפלת מנחה כדי שיקבל עליו השבת מבעוד יום׳. הרי לדעתו שתפלת המנחה סותרת לקבלת שבת, ולכן הזהיר להקדים את תפלת המנחה כדי שיוכלו לקבל שבת מבעוד יום. ואף מפורש כן בתשובת האלף לך שלמה (סיי קיב), בדבר אדם שנהג לקבל שבת ב׳ שעות קודם הלילה ואח״כ היה מתפלל מנחה עם הציבור, והשיב לו שודאי יפה הנהגתו בהקדמת קבלת שבת. שבת אך לא יאות להתפלל מנחה אחר כך, אלא יקדים תפלתו קודם קבלת תוספת שבת.

אלא שיש עצה לאדם שעדיין לא התפלל מנחה והזמן קצר עד השקיעה כך שעד אחר תפלתו כבר תחול תוספת שבת מאליה והוא רוצה לקבל עליו שבת מוקדם לפני מנחה, יוכל לקבל עליו תוספת שבת בלבו ולא בפיו, והוא ע"פ המשנ"ב (סיי תקנג סק"ב) שהביא שלדעת הב"ח והגר"א קבלה בלב הוי קבלה. ומאידך את המגרעת שיש בקבלה בפה אין בקבלה בלב שקבלתה אינה מפסידה מלהתפלל אחריה תפלת מנחה, וכפי שהוכיח כן התהל"ד (סיי רסג סק"ח וסק"י), עיי"ש. וא"כ שפיר יוכל לקבל בלב תוספת שבת קודם תפלת מנחה. כמו"כ יוכל לקבל עליו לאחר תפלת שמו"ע בלחש של מנחה הגם שעדיין לא הושלמה התפלה בחזרת השי"ץ.

אם במשגה קיבל עליו שבת בפה קודם מנחה, כתב השבות יצחק (ח״ח סוף פרק יז) בשם הגרי״ש אלישיב דלפי המבואר בלבוש (סי׳ רסג סעי׳ יז), דקבלת תוספת שבת מוקדם חל מדין נדר, א״כ כשקבל עליו תוספת שבת ונזכר שלא התפלל מנחה יוכל להשאל על הקבלה, שהרי יש פתח מעליא להתרת נדרו שאם היה זוכר שלא התפלל בודאי לא היה מקבל על עצמו שבת, וכן הבין הא״ר (שם ס״ק לח) בדעת הלבוש. אמנם הגם שהא״ר עצמו הניח בצ״ע אם לנקוט כן לדינא שיועיל התרה לזה, מ״מ לצורך תפילת מנחה יש לסמוך על הלבוש להתיר להישאל על התוספת שבת אך אין לסמוך עליו לצורך עשיית מלאכה. ובשש״כ (פמ״ו הע׳ יא) הביא בשם הגרש״ז אויערבך להסתפק בזה, יעו״ש ספיקו.

למעשה: אופן קיום מצות תוספת שבת, א. מעיקר הדין די לפרוש מעשיית מלאכות כמה מינוטין קודם השקיעה ומצות תוספת שבת חלה מאליה אף ללא קבלה בפה, אך צריך לכוון בפרישה ממלאכה לקיים בזה מצוות תוספת שבת משום דמצוות צריכות כוונה, ויש מעלה לומר בפה מלא קבלת מצות תוספת שבת שבת בפה ולא להסתפק בקבלה בלב, שאין זה פשוט שקבלה בלב הוי שבת שהדיבור פועל הרבה בקדושה. ב. בכדי לקבל תוספת שבת מוקדם, יש לקבל שבת בפה ולא להסתפק בקבלה בלב, שאין זה פשוט שקבלה בלב הוי קבלה, ועוד שכאמור מעלה יש לקבל בפה.

**קבלת שבת קודם תפלת מנחה, א.** יחיד שקיבל שבת עם הציבור בתפילתם, הפסיד תפילת מנחה ויתפלל ערבית שתים. ב. וכן אין ליחיד לקבל על עצמו בפיו יקדושת שבתי או קדושת תוספת שבת קודם תפלת מנחה, אך בדיעבד יכול לסמוך להישאל על התוספת שבת כדי שיוכל להתפלל מנחה, ואין לסמוך על זה כדי להתיר מלאכות. ג. יחיד שקיבל על עצמו בלבו אפיי יקדושת שבתי, אין זה מפסיד תפלת המנחה, ומותר אף לכתחלה לקבל כן קודם מנחה.

### גליון זו נתנדב

לז"נ החבר נפתלי בן ר' דוד הערץ זצ"ל ולזכות רופ"ש צבי מרדכי בן הדסה ברכה

 $<sup>^{</sup>n}$  במשמרת שלום שם הוסיף ע"פ המבואר בגמ' (ברכות כא.) שמצד עצם הדבר תפילת י"ח שייכת גם בשבת, אלא דמשום טירחא לכבוד שבת לא אטרחוהו רבנן, א"כ בודאי באופן כזה שאינו מקבל על עצמו קדושת השבת יש להורות שיוכל



גיליון מס' 604 פרשת בהר בחוקתי תשפ"ה שנה שלוש עשרה

מדור זה נכחב לעילוי נשמת אבי מורי הרב **ברוך מאיר** ב"ר **יעקב ישעיהו** ויסברג זצ"ל

ואמי מורתי מרת **רבקה** בת רבי **פסח יעקב אנגל** זצ"ל תוצר"ב

בנוסח 'לקיים מצות עשה' של ספיה"ע

כתב לי רבינו זצ"ל במכתב דאין ראוי לומר קודם ספיה"ע, הריני מוכן לקיים 'מצות עשה', כיון דלשון 'מצות עשה' משמע מצוה של תורה, ונקטינן (משנ"ב סי' תפ"ט סקט"ז) דספיה"ע בזה"ז דרבנן, (שר חמשים עמוד תמ"ז, וכ"כ בס' מועדי הגר"ח ח"א סי' ק"נ דיש מחמירין לדלג, וכ"כ בשאילת רב ח"א עמוד שנ"ט דיש לדלג זה, ואמר רבינו זצ"ל, יש דברים שאני נוהג בשאילת רב ח"א עמוד שנ"ט דיש לדלג זה, ואמר רבינו זצ"ל, יש דברים שאני נוהג לומר לשם יחוד כמו בליל הסדר אבל לא בכל המצוות אני נוהג כך, ובספירת העומר אינני נוהג לאומרו כיון שבתוך הנוסח כתוב לקיים מצוות עשה של ספירת העומר ובזה"ז לרוב הפוסקים ספיה"ע הוא מדרבנן ויש שאלה על כך שאולי יש שהשיב שהוא מחלוקת, וחיינו מחלוקת הפוסקים אם ספיה"ע דאורייתא עי' בס' נור החיים עמוד "ד"ע שהשיב שהוא מחלוקת, וחיינו מחלוקת הפוסקים אם ספיה"ע דאורייתא עי' ביאוה"ל סי' תפ"ט ס"א ד"ה לספור), ולדעת הרמב"ם (הל' ממרים פ"ב ה"ט) יש לחוש בזה לבל תוסיף כמש"כ הביכורי יעקב (סי' תרנ"ח סק"א) לגבי לולב בזה"ז במקדש כל ז' ע"ש, עי' בס' ארח דוד מהגר"ד בהר"ן (אות רי"ז) וכן הובא בשם הגרעק"א (במהדו"ח על פסחים עמוד שנ"ד)

(את ז'י) זכן יובא בשם הוג על א במוח זועל פסוים עמוז של ז') ואמר רבינו זצ"ל ליישב מנהג העולם, דאף במצוה דרבנן שייך לומר לשון זה כמו שמברכין על מצוח דרבנן וציונו, שאיכא מצוח מדרבנן כדאי' בשבת (כ"ג א") והיכן ציונו בלא תסור ע"ש, וכ"כ הראב"ן (סי" מ"ח) בדברי הגמרא בכתובות (פ"ז א") פריעת בעל חוב מצוה, דקרי לתקנתא דרבנן מצוה משום דמצוה לשמוע דברי חכמים כדאמרינן ביבמות (כ" א") איסור מצוה שניות מדברי סופרים והאי דקרו ליה מצוה היינו מצוה לשמוע דברי חכמים עכ"ל. ואף שהנוסח בסדורים מדוא 'לקיים מ"ע כמש"כ בתורה וספרתם לכם', ר"ל דמדרבנן אמרו לקיים גם עתה מצוה זו, ובכה"ג אין חשש בל תוסיף, ואמר רבינו, שיש ליישב המנהג שמן הסתם כוונת הקורא בסידור לקיים המצוה כדת וכהלכה והלשון יתפרש על הצד היותר טוב ע"פ דין ויש לפרש כמו שכתוב בתורה או דאורייתא או מדרבנן זכר למצוה זו שהיה בזמן המקדש אף אם אינו מכוון בפירוש כן, (שער המועדים ספיה"ע פ"א אות לועי במיעדי הגר"ח ח"א סי קנ"א במנהג אביו למר שהוא זכר למצוה).

נשים וקטנים בספירת העומר

כתב רב'נו זצ"ל, אשה יכולה לספור ספיה"ע בברכה אם בעלה מזכיר לה כל יום לספור (עלי שי"ח עמוד קנ"ד ס"א ועי בארחות רבינו ח"ב עמוד צ"ב אות ג' שבבית אביו מרן הקה"י זצ"ל ספרו הנשים ספירת העומר והיה כל לילה מזכיר לרבנית ע"ה ולבנותיו ולנכדותיו שיספרו, ועי' תשובת רבינו בס' מועדי הגר"ח ח"א תשובה קל"ח בענין נשים במצות ספירת העומר שכתב, טוב שיספרו, ובס' מנחת תודה עמוד תנ"ט מובא שרבינו זצ"ל היה מזכיר לבנות לספור, ובס' אלא ד"א של הלכה פמ"ח ס"ד מובא שהורה רבינו לרבנית ע"ה לספור בברכה ואף שיש כתבו שנשים לא יברכו (כמש"כ המשנ"ב סק"ג מהשולחן שלמה) אמר שכיון שרגילה להתפלל במניין כל יום ואין חשש שתשכח לכן תברך וכן בנותיו של רבנו זצ"ל נהגו לספור בברכה מצעירותם ומרן היה לוקח האחריות על עצמו ומזכירם כל לילה וגם אם הבת נרדמה העירה שתברך ומעולם לא קרה שהפסידו יום כן העידה ביתו הרבנית ע"ה וסיפר על אביו מרן הקה"י זצ"ל שרצה שבנותיו יספרו בברכה אבל חשש שישכחו יום אחד לכן היה תולה פתק על המראה בביתו להזכיר להם לברך כי שם יודע בברור שבודאי יביטו כל יום).

וכתב רבינו זצ"ל, דבאשה יש להקל לאכול לפני מעריב וספיה"ע אע"פ שקבלו עלייהו, (עלי שי"ח או"ח ק"כ דיני מעריב ס"ב, דד"ז לא לאכול קרום לא קבלו עלייהו ועי' מה שדן בזה בחי' מרן רבי דוב לנדו שליט"א על מסכת פסחים סי' כ"ט ס"ו ע"פ החיי אדם כלל קמ"א ס"ז).

כתב רבינו זצ"ל, אשה לא יכולה להוציא קטן בספירת העומר (עלי שי"ח קנ"ה ס"ג). ואם אשה יכולה להוציא אשה הניח רבינו בצ"ע, (שם ס"ד).

### קטן ששכח לספור יום אחד

נשאל רבינו זצ"ל בקטן ששכח לספור יום אחד, האם ימשיך לחנכו לספור בברכה, והשיב לא יספור בברכה (מועדי הגר"ח ח"א סי' קל"ט) וביאר רבינו, דבכלל מצות חינוך לחנכו בדין זה גופא, שמי ששכח

ניתן לתרום גם במכשירי "קהילות" ו"נדרים פלוס" בבתי הכנסת,

יש ללחוץ על לחצן 'קופות נוספות' ובחיפוש 'דברי שי"ח', או בטלפון:

נדרים פלוס 03-7630585 שלוחה- **1586 מהילות** 073-2757000 שלוחה- **4310** 

# כעלי אסופות - מצות ספירת העומר ∞בעלי

יום א' ממשיך לספור ללא ברכה, או שאחר מוציאו בברכה, (גליון מים חיים תקכ"ה, ושנה אחת שהיה לי ספק בימי הספירה אמר לי אני יוציא אותך כל יום בברכה). אם ספרו ספירת העומר במדבר בס' תורתך שעשועי (ח"א עמודים רי"ז רי"ח) הובא שנשאל רבינו זצ"ל

בס' תורתך שעשועי (ה"א עמודים רי"ז רי"ה) הובא שנשאל רבינו זצ"ל (מבעל פסיק רישא הגרא"מ קפלן שליט"א) האם בני ישראל כשיצאו ממצרים ספרו ספירת העומר, והשיב במכתב, כן, ונשאל, מנא לן הא, והשיב, כי חיכו לזה, ע"כ, וכעת נדפס בדעת נוטה פ' אמור (אות ק״ב) שנשאל רבינו זצ״ל האם ספרו ישראל ספיה״ע במדבר, והשיב, מסתבר שלא ספרו, ונראה דמצוה בודאי לא היה במדבר שהרי לא היה עומר וגם כתיב בתחילת הפרשה כי תבאו שאינו אלא מכניסתם לארץ כמש"כ הקר"א (מנחות ס"ו א") וכ"ה בפי' החזקוני (שמות י"ט א"), ומ"מ בודאי שבשנה ראשונה ספרו מעצמם, דעיקר טעם החינוך (מצוה ש"ו) להראות בנפשינו החפץ הגדול אל היום הנכבד יום מ"ת, היה שייך באותה שעה שציפו למ"ת, וכמש"כ הרשב"א בתשובה (ח"ג סי' רפ"ד) והר"ן (סוף פסחים) בשם המדרש שמעצמם ספרו באותה שנה, וכ"כ בס' שבלי הלקט (סי' רל"ו) ועי' ברמב"ם במו"נ (ח"ג פמ"ג), ועי' באוה"ח פ' אמור (פכ"ג ט"ו) דנראה דהיה מצוה לספור בקודם שנכנסו לארץ, וכן עי' בתורת משה פ' בא (ד"ה בעשור) ובהערות לשו"ע (סי' ת"ל) ועי' מנחת חינוך (מצוחם אותב).

ספר כראוי ובטעות חזר בו תוכ"ד

שאלתי מרבינו זצ"ל, מי שספר וסבר שטעה ותקן עצמו תוכ"ד, ולבסוף הוברר שלא טעה האם יוצא בזה, השיב רבינו זצ"ל, יתכן שיצא וכן מסתבר, (שר חמישים עמוד תמ"ה), ועי' בס' חג בחג (ספיה"ע פ"ו סי"א) בשם הגרי"ש אלישיב זצ"ל וכן עי' בס' אשרי האיש (ח"ג פס"ד סכ"ב) שתוכ"ד מהניא רק לתקן ולא לקלקל, והביא שם בשם רבינו זצ"ל דיצא דתוכ"ד מהניא רק לתקן ולא לקלקל, ומ"מ טוב שיחזור ויספור ללא ברכה, (וכ"כ רבינו בס' משפטי שיח סי' ט").

# ספר לפני מעריב ספירת יום הבא בטעות

מעשה בביהכנ"ס שנהגו קודם מעריב לומר ספירת יום העבר, וטעה אחד ואמר ספירת יום הבא, והיה זה כבר אחר שקיעה"ח והרבה צדדו בזה להקל כי טעה והיה כוונתו לספירת אתמול, וכן הורה הגר"נ קרליץ זצ"ל, אבל רבינו זצ"ל חשש כיון שהיה בביהש"מ והורה שלא יספור בעצמו בברכה באותו יום, (ס' וישמע משה ח"ג סי' קל"ה), ולכאו' הדבר מבואר בביאוה"ל (סי׳ תפ"ט ס"ד ד"ה שאם) במי שרגיל לספור כל יום בצה"כ ויום א' טעה וספר בין השמשות דכיון שמקפיד כל יום שלא לספור ביהש"מ ה"ז כגילה דעתו שאינו רוצה לצאת, והכא נמי זה הסופר כל יום קודם מעריב ספירת אתמול אינו רוצה לצאת ספירת יום הבא, אמנם אע"פ שצדד הביאור הלכה דכן מסתברא, כ' ולמעשה צ"ע, וכ"ה בשונה הלכות (ס"כ), גם אולי שאני היכא שכו"ע סופרים יום הבא והוא ממתין עד לצה"כ דמראה בזה דאינו רוצה לספור אבל כאן אם היה מזדמן לו להתפלל מוקדם אולי היה סופר עמהם. (שר חמישים ראה ישר אות ל"א ולמש"כ לגבי האומר היום ל"ג בעומר לא מהני אומדנא כשלא נתן לב לטעותו). ושאלתי מרבינו זצ"ל, מי שספר ביהש"מ ספירת יום הבא ושוב נזכר שלא ספר אתמול האם יכול לספור של יום אתמול, השיב רבינו זצ"ל, לא יועיל כלום, (שר חמישים שם אות ל"ב וע"ש).

עורך: יצחק גולדשטוף

# שנים הדמוניות על גדולי הדורות פרה 144

עובדות חדשות ונדירות מפי רבינו מרן וצוק"ל!

# מדור שנים קדמוניות - השבועות הבאים בעזה"י:

אהות רבינו הרבנית א. ברכון ע"ה (ג' כיוון תשע"ב) הג"ר רבי אהרן יעקבוביין התן הנה"צ רבי אריה לוין (ני' כיוון תשל"ג) הג"ר זרח שפירא ממקרכי החזון איש (י"ב סיון תשס"ה) | רבנו תמאן ה"שאגת אריה זעיק"ל (פ"ו תבוז תקנו"ה) נשמח לקבל מקוראינו הנאמנים מסמכים, תמונות, עובדות ומעשיות הקשורים להנ"ל

# (כ'ד אייר תשל'ט) הגה"צ רבי ברינוין נובדלזון זצ"ל אב"ד קונומיות (כ'ד אייר תשל'ט)

את הפירות דרך 'אוצר בית דין'.

ההוקרה לרב מנדלזון

גרמתי לו בשמחתי.

לאבא...

לימים.

הטריח את עצמו להשתתף בשמחתי...

כשסיפרתי

זאת לבנו מרן הגר"ח קניבסקי זצ"ל, הוא נהנה מאד מהסיפור

ואמר לי זה בדיוק היה

אבא...(ספר שבענו מטובר - שמיטה)

של רבינו משתתף

היה מעביר דרישות שלום מבית הסב לבית הנכדה...

מאומה, באומרה כי אינה מוכנה לקחת תשלום עבור מצוה.

הערכת - אמת עמוקה שררה בין מרן בעל ה'קהילות יעקב" ובנו רבינו מרן זצ"ל, אל הגאון רבי בנימין מנדלזון זצ"ל. שהיה מיראי השם שנחלצו במסירות נפש ועמדו על עקרונות הדת בשמירת התורה והמצוות. ובכללם בנושא העמדת מצוות התלויות בארץ ומצות השמיטה בפרט, וכבר הבאנו<sup>7</sup>מה שהעיד עליו רבינו בשמו

> של מרן החזון איש, שרבי בנימין מאותם רבנים שנשארו כשרים מתחילן ועד סופן, לעומת כל מיני אחרים שהחמיצו ה"י.

בשנים המאוחרות יותר, כאשר הגיעו בניו של רבי בנימין אל פתחו של רבינו עם עסקני השמיטה השונים, או יחד עם חקלאים גבורי כוח, תמיד היתה דלתו של רבינו פתוחה להם, וקיבלם בסבר פנים יפות, תוך שהוא זוכר להם זכות אבות.



# רבי בנימין מנדלזון גאב"ד קוממיות זצ"ל

### ברכה של החזון איש

עובדות רבות כבר נאמרו על הערכתו הרבה שזכה לה רבי בנימין אצל מרן החזון איש, אולם דומה כי העובדא הבאה לא סופרה עדיין מעולם:

פעם הגיע אל החזון איש יהודי שלא זכה במשך כמה שנים מנישואיו להיפקד בזרע של קיימא, שאל החזון איש - מאין אתה, והאיש ענה: מכפר אתא הנני, ואני שמשו של הרב דשם, רבי בנימין מנדלזון.

אמר לו החזון איש: יש לי טענות על ד' בנימין... שמעתי שבנה שם מקוה אכל לא עשה את זה כפי שרציתי,

ענה האיש והסביר, שהדברים אינם נכונים, וכי המקוח כן נעשית בדיוק נמרץ כפי הוראותיו של החזון איש, והסביר מה שהיה שם.

שמח מאוד החזון איש, ואמר לו:

תנוח דעתך שהנחת את דעתי,

ולא ארכו הימים, ולשנה הבאה מאותו מעשה, נולד לאותו שמש

וכשסיפרו את העובדא הנ"ל. עם השמות המלאים, לפני רבינו התרגש מאוד. ואמר: החזון איש נתן ברכה, והתקיימה! (מפי (הג"ר אליהו מן



תמונה בלתי מוכרת באסיפה לטובת קרן

:השביעית משמאל לימין: רבינו, רבי ניסים קרליץ, רבי יצחק יעקבוביץ, רבי מיכל יהודה לפקוביץ, רבי מנדלזון (נואם) רבי נתן זוכובסקי, רבי אהרן ליב

שטינמן

לשר החקלאות, נענתה בשלילה. ורק לאחר שידולים רבים, הסכים להביא את הבקשה בפני ועדה מיוחדת. כשהתקיים הדיון בוועדה, נשא השר דברים בפני

חברי הוועדה, ואמר: 'דעו לכם, כי מדובר פה באדם שמחזיק פרדס שש שנים רק

בכדי להפקירו בשמיטה'... ואכן התקבל האישור המיוחל, והועדה התירה לחלק

אולם אז התעורד הצורך למצוא מקום לנהל את החלוקה. וכששמעה על זה

הרבנית ע"ה, מיד אמרה 'אני מביתי אחלק את הכל', וכך היה. מביתה הקטן,

המטופל בילדים קטנים. הוקם האוצר בית דין הראשון בארץ, ולאחר מכן הוקמה

תחנת חלוקה בירושלים בבית סבה, הגאון רבי אריה לוין זצ"ל, ושליח הבית דין

כשביקשו לתת לה תשלום עבור העבודה המרובה, סירבה בתוקף ולא נטלה

סיפר רבי ישראל יצחק בנו של רבי בנימין זצ"ל: מרן הקהלות יעקב זיע"א היה מכבד מאד את אבי הגאון רבי בנימין ז"ל. על פעליו הרבים, ובשל כך היה מגיע

לשמחות שעשה בימי חייו. זכורני מעשה מענין, שאירע בשבע ברכות שלי, שמרן

הקהלות יעקב זצוק"ל כבר היה זקן ותשוש, וכוחותיו לא היו עמו, ולמרות זאת

הוא הטריח עצמו והגיע לקוממיות להשתתף בשמחת השבע ברכות שנערכה לי.

כשהוא הגיע, כולם קמו לקראתו, ואני בהיותי חתן תמים קמתי אף אני לכבודו,

ואמרתי לו מזל טוב בהתלהבות. הרגשתי באי נעימות כשראיתי איזו טרחה מרובה

בתמימותי ניגשתי ואמרתי לו למרן הקה"י, שאני מבקש סליחה מהרב שכה

ענה לי מרן הקהלות יעקב בקולו הנמרץ לאו בעל דברים דידי את, באתי הנה בגלל

שאני ידיד נפש של אבא, וכמובן שאני גם יקיים בכר שמחת חתו וכלה, אבל באתי

# הודעה ובקשה

ברצוננו לכתוב על הג"ר אליהו פכטר ז"ל (נלב"ע אלול תשל"ו), ששימש כתקופה כמגיד שיעור בישיבת תפארת ציון, ורבינו למד אצלו בפרק זמן מסוים, מי שיכול לשלוח מידע אודותיו, תמונה, או כל קשר אחר בינו לרבינו, יועיל נא לשלוח

אל: יצחק גולדשטוף 0533145900

ויבוא על הברכה

רבינו בא לעודד חקלאים שומרי שמיטה, לצידו נראים בניו של רבי בנימין: רבי מנחם מנדל ז"ל ולהבחל"ח רבי ישראל יצחק מנדלזון שליט"א

# אוצר בית דין תחנת רשב"ם 23

כאשר נפטרה אשת רבנו, הרבנית בת שבע ע"ה, הגיע לבית האבלים רבי מנחם מנדל מנדלזון בנו של רבי בנימין וממשיך דרכו ברבנות העיר קוממיות, וסיפר בפני רבינו והבנים - האבלים את העובדא הבאה:

בשנת השמיטה הראשונה לאחר פטירת מרן החזון איש זצ"ל, נוצר צורך להקים "אוצר בית דון". אחד התלמידי חכמים בעיר בני ברק, שהיה ברשותו פרדס תפוזים, פנה לבית דין בבני ברק בבקשה שבית הדין יחלק את פירות השביעית כדין.

לצורך כך, היה נצרך אישור מיוחד ממשרד החקלאות, אך משלחת שפנתה בענין

 חלק ממכתבי התורה שהיו ביניהם מופיעים בספר אגרות ורשימות קהילות. יעקב חלק ב' סימן ט', חלק ה' סימן י"ט, חלק ו' סימן כ"א,

2. במאמר לדמותו של שאר בשרו של רבינו - רבי יצחק שוורץ ז"ל.

(מערכת וארכיון "דברי שי"ח" שומרת לעצמה את כל הזכויות ואין להעתיק ללא רשות). 🏂 🖈 🖭 🏂 🚅 🏂

#### דרכי החיזוק

"דבריהם הם זכרונם" לעילוי נשמת מרן רבינו ירחמיאל גרשון ב"ר צבי יהודה זללה"ה

713

ארבעה צריכים חיזוק (ברכות לב:) – שיתחוק אדם בהם תמיד בכל כחו (רש"י)

#### משיחות רשכבה"ג מרן ראש הישיבה הגרי"ג אדלשטיין זללה"ה ● בהר בחוקתי תשפ"ה

שיחה שנאמרה בהיכל ישיכת תורה בתפארתה אלעד לקראת חג השבועות, סיון תשע"ה.

#### עסק התורה האושר הכי גדול בעולם

יש גמרא (מנחות יח, א) אשריכם תלמידי חכמים שדברי תורה חביבים עליו הוא עליכם ביותר, אשריכם תלמידי חכמים, מי שדברי תורה חביבים עליו הוא מאושר, וכאן רואים ברוך השם ציבור שניכר שדברי תורה חביבים עליכם ורוצים לשמוע דברי תורה, אשריכם! ומה הפירוש אשריכם! כמו שאמרו בפרקי אבות (ו, ד) אשריך בעולם הזה, גם אם יש רק פת במלח ומים במשורה וכל מיני קשיים, אם בתורה אתה עמל – אשריך בעולם הזה, הוא על ידי תורה!

וזה דבר ידוע שכך רואים במציאות, שמי שהוא בן תורה וכל עסקו רק בתורה, הוא מאושר. יש גם גמרא (ע"ז יט, ב) שכל העוסק בתורה נכסיו מצליחים. ולא חסר לו כלום, כי הוא מסתפק במועט, ויש לו את המועט הנצרך לו, והוא תמיד שמח בחלקו וחיחיים מאושרים.

#### כל אחד יכול להיות גדול בתורה

בעמדנו לפני חג השבועות, חשוב מאד לדעת, ולא כולם יודעים את זה, בפרט צעירים לא יודעים את זה, שכל אחד יכול להיות גדול בתורה ממש! כי יש מצוה של עסק התורה וידיעת התורה, והמצוה היא על כל אחד ואחד, ואם יש מצוה סימן שזה שייך, וכל אחד יכול להיות גדול בתורה.

#### הסקרנות לדברים בטלים בזבוז זמן

ורק צריך שיעסוק בתורה, כל אחד לפי כוחו, ואם יש לו עוד חמש דקות – שינצל אותם, כמה שהוא יכול, במקום לבזבז הזמן על סקרנות לדברים שאין בהם ממש, כידוע שהסקרנות תופסת זמן שאין לשער, ואפילו כשהולכים ברחוב ורואים מודעה ומתעכבים לקרוא, לשם מה צריך ומה התועלת בזה, הרי באותו הזמן יכול לעסוק בדברי תורה, לחשוב משהו או לומר פרקי תהלים, והעיקר שיעשה משהו מועיל.

ומי שישים לב יראה איך שהסקרנות תופסת המון זמן במשך היום, ואילו ניצול הזמן נותן הרבה הספק, שאפשר להספיק הרבה בתורה, וגם נותן זכויות, וההצלחה בתורה תלויה בזכויות ולא בדרך הטבע.

#### מ"ח קניינים – זכויות להצלחה בתורה

וכן רואים בארבעים ושמונה דברים שהתורה נקנית בהם, שיש שם הרבה דברים שאינם בדרך הטבע, ותחילה מוזכר שם בתלמוד, בשמיעת האוזן, בעריכת שפתיים, בבינת הלב, והם דברים מובנים, השייכים ללימוד עצמו, ומועילים להצלחה בתורה, אבל אחר כך כתוב גם: באימה וביראה, שהם שתי דרגות של פחד, וצריך ביאור, שהרי אדם שלומד מתוך אימה ויראה הוא מפחד ואינו מרוכז, וכיצד יצליח בתורה:

והביאור בזה כי יראת שמים זה משהו אחר, ואילו אימה של בשר ודם באמת מבלבלת את האדם שנעשה מבולבל ולא מרוכז, אבל יראת שמים אינה מפריעה, ואינה מזיקה לכוחות הגוף והנפש, אלא אם כן כבר יש לאדם יראה ומוסיף יראה יותר ממה שצריך ומכניס עצמו למתח, אבל יראת שמים כמו שצריך אדרבה, היראה נותנת זכויות וכוחות להתמדה ולהבנה בתורה, ובשכר היראה זוכים להצלחה בתורה.

#### ההצלחה תלויה בזכויות ולא בכישרונות

ולכן יש דברים ידועים, שהיו הרבה צעירים לא בעלי כישרונות שגדלו והצליחו בתורה, ורואים מעשים שבכל יום אפילו בתוך אותה המשפחה ולפעמים אפילו שני אחים שהאחד יותר כישרוני מהשני, וברבות הימים הפחות כישרוני הצליח ונעשה תלמיד חכם גדול ממש, ואילו הבעל כישרון פחות הצליח. והסיבה מפני שהפחות כישרוני היו לו זכויות, כגון באימה וביראה, שהוא מפחד מביטול תורה, ומנצל את הזמן.

וכן כל הארבעים ושמונה דברים שהתורה נקנית בהם, הם זכויות להצלחה בתורה, ואמנם יש בהם גם הרבה דברים שמובנים מצד הטבע, אבל העיקר הוא מצד הזכויות שבזה.

וכגון בשימוש חכמים, שזה דבר מובן שצריך רב להצליח בתורה, וכן דיבוק חברים זה מובן, ופלפול התלמידים גם כן מובן, שהתלמיד שואל והרב עונה, וזה מוסיף הבנה לרב עצמו.

אבל האמת היא שאין דרך הטבע, וכמו שכתב הרמב"ן בסוף פרשת בא "שכל דברינו ומקרינו... אין בהם טבע ומנהגו של עולם", אלא הכל בהשגחה "שכל דברינו ומקרינו... בשר נראה כאילו שזה טבע, אבל זהו הסתר פנים שנראה כך, והאמת היא שזה לא טבע.

וכגון מה שלוקחים תרופות לרפואה, צריכים לקחת את התרופה, אבל לדעת שלא התרופה מרפאה, אלא זה בהשגחה, וגזירת הכתוב היא שצריכים לקחת תרופה ["ורפא ירפא"] כדי שלא יהא ניכר שזה נס, אך באמת זה נס והשגחה מיוחדת ולא בדרך הטבע, ורק כדי שתהיה בחירה יש הסתר פנים שיחשבו שזה טבע, כי אם היו רואים בחוש את ההשגחה לא הייתה בחירה ועל מה היה מגיע שכר, ולכן יש הסתר פנים שנראה שיש דרך הטבע, אבל האמת היא שאין דרך הטבע.

#### תפילת ההורים נותנת זכויות לילדים

וכך גם ההצלחה בתורה אינה בדרך הטבע, אלא תלויה בזכויות, ושמעתי מעשה ממרן החזון איש שסיפר על אחד שבצעירותו לא היה בעל כישרון כלל, עד כדי כך שכשלמד את דברי רש"י הפשוטים "כל תיבה שצריכה למ"ד בתחילתה הטיל לה הכתוב ה"א בסופה כגון מצרים מצרימה" לא הבין מה שרש"י אומר, ואף על פי כן לבסוף גדל והצליח בתורה, ונעשה רב עיר בחוץ לארץ, מפני שהיו לו זכויות.

ואמר החזון איש, כי הזכויות היו 'דמעות של הסבתא', שבכתה והתפללה בהדלקת הנרות על הצלחת הצאצאים בתורה, ותפילה של החורים נותנת זכויות לילדים. כגון מה שמבקשים בברכות התורה ונהיה אנחנו וצאצאינו וכוי, וכתב המשנה ברורה (סימן מ"ז ס"ק יי) "ותמיד תהיה תפילת האב והאם שגורה בפיהם להתפלל על בניהם שיחיו לומדי תורה וצדיקים ובעלי מידות טובות ויכוון מאד בברכת אהבה רבה ובברכת התורה בשעה שאומרים אנחנו וצאצאינו וכן כשאומר בובא לציון למען לא ניגע לריק ולא נלד לבהלה". וכאשר ההורים מתפללים ומבקשים מכל הלב, זה משפיע ונותן זכויות גם למי שאינו מתפלל, וכפי שסיפר החזו"א על האדם ההוא שנעשה גדול בתורה בזכות הדמעות של הסבתא.

#### לימוד המוסר מקנייני התורה

מדי שנה לקראת הג השבועות היה רבינו יוצא להיכלי הישיבות הק" למסור שיחות חיזוק והכנה לזמן מתן תורתנו. כמו כן היו עולים לביתו קבוצות תלמידים כוישיבות רבות להתברך ולהתחזק. להלן דברים שנשא בפני תלמידי ישיבה מבית שמש, סיון תשפ"א;

באמת לפני חג השבועות כולם מחוזקים. יש ארבעים ושמונה דברים שהתורה נקנית בהם, וכל אחד ישתדל לקיים כמה שאפשר מכל הדברים האלה.

והנה אחד מהדברים שם זה 'באימה וביראה', ובשביל זה צריכים ללמוד מוסר! לימוד המוסר זה החיזוק הכי טוב. בישיבה יש סדר מוסר קבוע, ורק צריכים לראות שיהיה מוסר שמעניין, שלא משעמם, שכל אחד יבחר ספרי מוסר שמעניינים אותו. מסתמא הארחות צדיקים הוא הכי מעניין לתלמידים צעירים, ויש גם חובות הלבבות, ושאר ספרי המוסר, וכל אחד יראה את החלק שמעניין אותו, ואם זה מעניין זה משפיע, ונותן את החיזוק הכי טוב.

ואמרו בגמרא ארבעה דברים צריכים חיזוק, ופירש רש"י שם מה נקרא חיזוק? 'תמיד ובכל כוחו', כמה שאפשר! כל אחד כפי כוחו, זה נקרא בכל כוחו, והדרך לזה היא על ידי סדר המוסר, שהוא דבר הכרחי מאד, וידוע שלימוד המוסר נותן חיים מאושרים והרגשה מאד נעימה. בעזרת השם יהיה סייעתא דשמיא והצלחה בתורה ובכל מה שצריך.

והנה אדם זה גדל והצליח בתורה, ונעשה רב עיר, משפיע ובעל הוראה! למרות שהיה חלש מאד בכישרונותיו, כי היו לו זכויות, ועם זכויות זוכים להצלחה בתורה. לכן צריכים לדעת שהכל תלוי בזכויות. ואם רואים את התלמידים שדברי תורה חביבים עליהם, ומחשיבים את התורה, ודאי שכל אחד יכול לגדול ולהצליח, ורק צריכים לעסוק בתורה.

#### לימוד מתוך התעניינות וסקרנות

ויש ללמוד ביישוב הדעת בלא מתח, מתוך התעניינות וסקרנות, כמו שמפורש ברש״י על הפסוק (דברים ו, ו) והיו הדברים האלה אשר אנכי מצווך היום וגר, מהו יהיום"! שלא יהיו בעיניך כדיוטגמא ישנה שאין אדם סופנה אלא כחדשה שהכל רצין לקראתה, היינו שדברי תורה צריכים להיות אצל האדם יכדיוטגמא חדשה׳ – כמו חוק חדש שיצא מהמלך, שכולם מתעניינים ורוצים לדעת מה החוק, ואפילו מי שזה לא נוגע לו, גם כן הטבע הוא שיש סקרנות לזה, וכך צריך להיות העסק בתורה, מתוך סקרנות והתעניינות, ללמוד בצורה שמעניינת ומושכת את הלב.

ובאמת לימוד התורה מעניין מאד, רק תלוי באיזו צורה שלומדים, ומי שמתעמק יותר מכוחו בדרך כלל זה משעמם, אבל כשלומדים בפשטות כל אחד לפי כוחו זה מעניין ומושך, כמו כשקוראים סיפור, כך דברי תורה להבדיל, זה יפה ומעניין, הקושיא והתירוץ, ואפילו הפשטות של המשנה, יש בזה קדושת התורה, והקדושה גם כן נותנת טעם!

והכרתי גם אנשים שלא הייתה תורתם אומנותם, אבל בזמנם הפנוי היו לומדים ועוסקים בתורה, ביישוב הדעת, עם סקרנות, שהלימוד מעניין אותם, והיו מאושרים, אשריך בעולם הזה.

#### צריכים תפילה להרגיש מתיקות התורה

ומלבד הסקרנות שחלב נמשך לתורה, יש גם מתיקות בלימוד התורה, כמו שכתוב (תהלים יא, יט) ומתוקים מדבש, ועל זה מבקשים בברכות התורה יוהערב נאי, שנזכה להרגיש את הערבות והמתיקות בתורה, וזה המשך לתחילת הברכה יוציוונו לעסוק בדברי תורהי, כיצד לעסוקי על ידי והערב נא, כי בלי ערבות ומתיקות קשה ללמוד בהתמדה.

ויש מתיקות אפילו בפשטות דברי התורה, כפי שזכורני שעברתי פעם ליד בית כנסת, ושמעתי קול של ילד צעיר, שחוזר על מה שלמד בחיידר במתיקות וערבות נפלאה. זהו כוח המתיקות שיש בתורה.

אבל צריכים זכויות לקבל את המתיקות, ועל זה מבקשים והערב נא, שנזכה למתיקות התורה. והמתיקות והסקרנות שיש בדברי תורה, נותנים את הכוחות ואת המרץ להמשיך הלאה ללמוד בהתמדה.

ולמעשה, המסקנה היא שכל אחד מאיתנו, צעירים וגם מבוגרים, כולם יכולים לגדול ולהצליח בתורה, עם זכויות ועם העסק בתורה, עם הידרכה של תורה', ביישוב הדעת, והבא ליטחר מסייעין אותו (יומא לח, ב'), מי שמתחיל ועושה מה שבכוחו, זוכה לסייעתא דשמיא.

#### להמשיך השפעת החיזוק אחרי שבועות

ועתה אנו עומדים לפני שבועות, שהוא זמן שיש בו השפעה של חשק ושל אהבת תורה, וכולם רוצים להצליח בתורה, אבל השאלה היא מה יהיה אחרי שבועות, וזה העיקר, שהשפעת החיזוק תימשך גם אחרי שבועות, להמשיך בעסק התורה עם מתיקות ועם סקרנות.

וכאמור בדרך כלל כשלומדים בפשטות יש סקרנות וזה מושך, אמנם לכל אחד יש הטבע שלו, ויש כאלה שנהנים יותר מהעמקות, כל אחד לפי טבעו ולפי כוחו, ובמשך הזמן גם מי שקשה לו להתעמק יקבל כוח הבנה ויתעמק, הכל הולך בהדרגה לפי הכוחות של כל אחד ואחד.

#### מה יעשה אדם ויחכם

ואמרו חז״ל בסוף מסכת נדה מה יעשה אדם ויחכם: ירבה בישיבה, היינו ללמוד הרבה תורה יבישיבה", עם הציבור ביחד, שיש ירבותי החברי התלמידיי. ושאלו על זה, שהרי הרבה עשו כן ולא עלתה בידם, למרות שהרבו בישיבה, לא הצליחו בתורה, אלא יבקשו רחמים ממי שהחכמה שלו, היינו שצריכים גם לבקש רחמים על ההצלחה בתורה.

ומבואר בהמשך הגמרא וברש"י שם, כי זה פשוט שצריכים לבקש רחמים, מפני שצריכים סייעתא דשמיא להצלחה בתורה, אבל היה מקום לחשוב שאחרי בקשת הרחמים כבר אין צורך להרבות בישיבה, וחידשה הגמרא שאינו כן, וצריכים גם לבקש רחמים וגם להרבות בישיבה.

עסק התורה הוא נעים מאד, עם מתיקות וסקרנות, וכל אחד יכול להיות גדול בתורה בעזרת השם, בפרט שדברי תורה חביבים עליכם, הקב״ה יעזור שנזכה כולנו להצלחה בתורה עם כל הדברים שהתורה נקנית בהם!

לעילוי נשמת האשה הצדקנית מרת **הדטה אדלר** ע״ה אשת הרב **שמעון משה אדלר** יבלחט״א בת רבי **יהונתן אברמוביץ** יבלחט״א כלת הגאון רבי **אברהס ישעיהו אדלר** יבלחט״א חתן רבינו זללה״ה נלב״ע י״ז באייר תשפ״ה. תנצב״ה

#### ש פניני אבות ש

#### ותן חלקנו בתורתך

אבות פ"ה משנה כ', יהי רצון מלפניך השם אלוקינו שתבנה עירך במהרה בימינו ותן חלקנו בתורתך. זה לשון המשנה בפרקי אבות, וכן אומרים גם בתפילה בשבת, ובכל יום בסוף שמונה עשרה: 'ותן חלקנו בתורתך', והוא נוסח שתיקנו אנשי כנסת הגדולה.

וביארו המפרשים כי לכל אחד יש חלק מיותד בתורה, חלק ששייך רק לו, שהוא יכול להשיג בתכמת התורה, ואפילו בסתרי תורה, יש לכל אהד הלק שהוא יכול להשיג בתורה, על ידי שהוא עוסק. ואם אינו עוסק יש גלגול נשמות שצריך להתגלגל עד שישלים את החלק, וכתוב שבדורות האחרונים אנו כולנו גלגולים, נשמות מגולגלות של אלו שלא תיקנו והסר להם עוד תיקונים שצריכים להשלים.

וכתוב בספרים שכל אתר מה שמושך אותו ללמוד זהו החלק שלו המיוחד לו בתורה, והוא החלק ששייך לו משורש נשמתו, ולכן זה מושך אותו ומתחשק לו ללמוד את זה.

(מתוך שיחה, חשון תשע"ד)

צריכים לדעת שכל אחד ואחד מסוגל להיות בעל דרגה גבוחה בתורה, ואין מי שלא! כל אחד מסוגל ומוכשר לכל התורה כולה.

ולכן אמרו חז"ל (נדה ל, ב) שמלמדים את העובר לפני שנולד את כל התורה כולה, ואחר כך בא מלאך וסומרו על פיו והוא שוכח, ולכאורה בשביל מה מלמדים אותו אם בין כך הוא שוכה אחר כך?

והביאור בזה, כי 'מלמדים' פירושו שמכשירים אותו, שהוא נעשה מוכשר לכל התורה כולה, ואמנם כשנולד הוא שוכה, אבל על ידי שלמד הוא נעשה מוכשר לכל התורה, כי הוא כבר למד את זה, ורק אחר כך שכח, וכבר יש בו הכות ללמוד ולדעת את כל התורה כולה.

וכל אחד ואחד מישראל שייך לזה, כי כל נשמות כלל ישראל עמדו בהר סיני, וכולם קיבלו את כל התורה, וכל אחד לפי השגתו ולפי מדרגתו מסוגל לזה, שיהיה לו את כל התורה כולה.

וזהו שאומרים 'ותן חלקנו כתורתך', וביארו המפרשים שכל אדם מישראל יש לו חלק בתורה, הלק שלו ששייך רק לו, ועל זה מבקשים ותן הלקנו, שנזכה לקבל את הלקנו בתורה, שיש הלק ששייך לנו, אלא שלא זכינו בו עדיין, וצריכים לזכות בו, ומבקשים שנזכה לכך.

וכל אחד מישראל יכול גם לקבל טעם וערבות בתורה, שהרי כתוב (תהלים יט, יא) שדברי תורה מתוקים מדבש, ומבקשים בברכות התורה והערב נא, וכל אחד ואחד אומר בבוקר והערב נא! כי כל אחד שייך שיהיה לו ערבות בתורה, ואין מי שלא.

ורק צריכים ללמוד בדרך הנכונה, ולהיזהר מן המפריעים לתורה, בפרט בדרך הלימוד, שיש שלומדים בצורה שאינה מתאימה לפי טבעם, ולכן אינם מצליחים, מפני שהושבים שצריכים ללמוד כפי שאחרים לומדים, ולומדים בצורה של חיקוי שלא לפי טבעם, וזו טעות, כי כל אחד צריך ללמוד בדרך המתאימה לו, ואז יצליה.

וכל אחד יכול להצליח, בכל התורה כולה, ואין גבול להצלהה! ולא צריכים לזה דווקא כישרונות, כפי שרואים הרבה גדולים שלא היו בעלי כישרונות בילדותם, וגדלו והצליהו בתורה, אמנם כן זה תלוי במידות הטובות, וזה דבר ברור שבלי מידות טובות אין הצלהה בתורה, ואילו עם מידות טובות יש הצלחה גם בלי כישרונות, והכישרונות באים ומתפתחים אחר כך ויש סייעתא דשמיא.

(מתוך שיחה, סיון תש"ס)

לעילוי נשמת רבי **בן ציון** זצ"ל בהג"ר **בנימין מובשוביץ** זצ"ל מייסר ומקים ישיבת השרון נלב"ע כ"ו אייר תשע"ח - תנצב"ה

לעילוי נשמת הגאון רבי **מרדכי שמואל קרול** זצ״ל בהר״ר ישראל דוב זצ״ל נלב**״ע ער״ח סיון תש״ה - תנצכ״ה** 

לעילוי נשמת מרת **מינה** בת ר' **יהושע** ע"ה

לעילוי נשמת מרת **חלה** בת רי **מרדכל** ע״ה נלב״ע כ״ו אייר תשס״ז **ת**נצב״ה

י עילוי נשמונ מרת **מינה** בת ר' **יהושע** ע"ה נלב"ע כ"ה באייר ת**נצב"ה** 



ממרן ראש לראשי הישיבות רכינו הגרב"ד פוברסקי שליט"א

## בדד בבד | על התורה

וכי תמכרו ממכר לעמיתר או קנה מיד עמיתר אל תונו איש את אחיו. (ב״ה, י״ר)

ולהלן פסוק י"ז כתיב ולא תונו איש את עמיתו וייראת מאלקיר וגוי.

"דרשו מזה חז"ל (הובא ברש"י) אחד אונאת ממון ואחד אונאת דברים.

איתא בחז"ל (ויקרא רבה ל"ג א') הדא הוא דכתיב (פושלי י"ח) מות

"חיים ביד הלשון, תרגום עקילס מיצטרא מוכירין מות מכאן וחיים

מוכאן, וביארו המפרשים דהיינו כלי שנוצדו האחד הוא כף לאכול ומצדו

השני הוא חרב להמית בו, הרי לנו מות וחיים בדבר אחד ממש, וכלי זה

משמש החיילים היוצאים למלחמה שאינם יכולים ליקח עמהם כלים

רבים, והרי צריכים כף לאכול ועושים זה בצורה כזו שיהיה כף מצד אחד

וחרב מצד שני כדי שלא יצטרכו ליקח ב' כלים יחד, ויל"ע דלכאורה אין

המושל מספיק ואינו דומה ללשון, דבלשון הרי מות וחיים ביד הלשון

היינו בדבר אחד ממש, שיש דיבורים שהם חיים כלימוד התורה, ויש סם

המות דיבורים האסורים, אבל במשל הם ב' כלים נפרדים רק שהיבורם

בקנה אחד, וכמו שאם יניח בתרמילו או יאגוד בלולאה כף וחרב לא

נימא שיש כאן דבר אחר שהוא חיים ומות, וצ"ע.

נראה לבאר הענין ובדמיון לכלי שרת, שהרי ודאי לא כל כלי שלוקחים על דעת שיהיה כלי שרת ומביאים אותו לעזרה נעשה כלי שרת, ורק הכלים הנצרכים להיות לעזר בעבודה נעשים כלי שרת, והנה אם יהיה ביזלג אשר נצרך לאכילת הקדשים והרי הוא כלי שרת ויעשו את ידו ארוכה ביותר, ודאי לא נימא דרק החלק התחתון שהוא המזלג הוא הכלי שרת, אלא כולו כלי אחד הוא, וא"כ גם כולו קדוש בקדושת כלי שרת, אפילו אם יהיה בצדו השני עוד איזה כלי כיון דעכ"פ הפץ אחד הוא וכלי אחד של המזלג יתקדש כולו, ומעתה גם הכף הרי לא אמרינן דרק חלקה שאוכלים עמו הוא הכלי אלא הרי הוא ככף שידה ארוכה, וכן להיפר שאוכלים עמו הוא הכלי אחד אשר הוא חיים מכאן ומות מכאז.

[ובחז"ל שם איתא עוד בר סירא אמר היתה לפניו גחלת ונפח בה ביערה, רקק בה וכבת. ותמוה דזה כבר ודאי הוו ב' דברים נפרדים ממש, שבפיו אפשר לנפוח וגם יש בו רוק שאפשר לרוק, ושייר לומר כן על כל דבר שיכול גם בידו להניף במניפה להפיח השלהבת, ויכול לשפור מים מכלי לכבות הגחלת, וכה"ג אפשר לומר כמעט על כל דבר מות יחיים, וכגון מות וחיים ביד שיכול בידו לפצוע מוחו של חבירו ולהורגו, ייכול לתמכו ולסעדו להאכילו ולהחיותו בה, וא"כ מה ענין מות וחיים ביד הלשון, וצ"בן.

ובעיקר הדבר נראה דהנה כתב החפץ חיים (בהקדמה ובכ"ד) בשם הזוה"ק בפרשת פקודי דהחוטא בפיו ומדבר לשה"ר נפגם עי"ז פיו וגם תורתו ותפילתו שיתפלל אח"כ נטמאו בפיו המאוס רח"ל ואינם עולים למעלה, אולם ודאי לא ננעלו דלתי התשובה, וענין התשובה הוא שמקבל על עצמו שלא יחטא בזה יותר, אלא שעדיין איך יתוקן בזה פגימת פיו, ולזה יש ענין תשובת המשקל שעושה באותו הדבר להיפך, וכתב החפץ חיים (שמיה"ל שער התורה פ"א) דעל ידי לימוד התורה יתקדש פיו, ומוצא דאף דב' עניינים הם אחד מה שפגם בפיו בחטא לשה"ר, והשני מה שלומד תורה, מ"מו מתקן זה את זה דכשעושים

באותו אבר שנכשלו בו נועשה מקודש, נוועיל לתקן הצד הרע שבדבר, והוא ענין מות וחיים ביד הלשון.

אולם בעיקר דברי הכתוב יל"ע מהן ענין מות וחיים "ביד הלשון" דלכאורה הרי לא הלשון היא המדברת אלא האדם הוא המדבר באמצעות פיו ולשונו, אמנם הביאור בזה דאמנם האדם הוא המדבר אבל מבואר בכ"ד דיש גם ענין חילוק איברים, וכל אבר יש לו שכרו ונוצותו, והר"ן בנדרים ב. הקשה רבנו תם פה קדוש איי יאמר דבר כזה, ולא הקשה אדם קדוש אלא פה קדוש, משום שבאמת הפה הוא המדבר ויש ענין באבר הפה.

[ודרך אגב ילה"ע ע"ד הר"ן מה שייכות דבר זה לענין קדושה, יאמר למדן וגאון כזה איך יאמר דבר זה, אבל מה שייך לענין קדושה, וביאור הדברים דטעות יתכן בכל אחד, אבל התימה מאחר שפיו פה קדוש הוא סיבה שלא יצא ממנו דיבור שאינו כדין ואינו אמת, כי פה כזה יש לו סיעתא דשמיא שלא יוציא דבר שקר אפילו כשהוא סבור שכן האמת, וזה הקשה הר"ן פה קדוש איך יאמר דבר זה.

ובסמור לראדין היתה עיירה ששמה איישישוק וגר שם צדיק ששמו רבי זונדל ולא ידעו ממנו שהיה צנוע והי לעצמו בלא שהכירותו, ויהי היום ובא אליו אדם לבקש ברכה וברכו, ולמוחר עוד אחר הגיע לבקש ברכה, וכך כמה וכמה אנשים, וחקר לסיבת הדבר מדוע התחילו לבוא אליו, ושמע שהה"ח שולח אליו, ושאל את הח"ח מה רוצה מכונו הרי אינו כלום, ואמר לו הח"ח שהרי ענין ברכת הצדיק היא שצדיק אשר שומר את פיו ואינו מוציא דבריו לבטלה כשמברך יש סיעתא דשמיא שלא יצאו דבריו לבטלה, ואני מכירך שפיך פה קדוש שלא דיבר לשה"ר שאר דברים אסורים ולכר אני שולח אליך להתברר].

#### ע"י עמלה של תורה זוכה לכל התענונות

הגה כבר אמרו הז"ל שאין האדם זוכה לתורה אלא ע"י עמל והוא תנאי בקבלת התורה ובקנינה כהלכתה וע"ז נאמר יגיע כפיר כי תאכל אשריך וטוב לר. ובשבת פ"ג ב' אמר ר"ל אין דברי תורה מתקיימים אלא במי שממית עצמו עליה, וביאר מו"ר הגרא"א דסלר זצ"ל ענינו שממית את העצמיות שבו וכר היא דרכה של תורה דרך קנינה להסיר מעצמו תאוות עניני עוה"ז ולהכין לבו וחפצו לבקש תמיד תורת ה', ובאופן זה זוכה לאור פני ה' ובאור פני מלר זוכה לקבלת התורה ולכל הטוב הצפון בה אשרי הזוכה לכך.

סיפרו על הגאון הגדול רבי אברהם ארלנגר זצ"ל, שלפני כשלושים שנה כשהשתתף בשנוחת בר נוצווה של אחד מנכדיו נכנס לשמחה רבינו שליט"א אמר מזל טוב והתיישב ולאחר כ 2-3 דקות קם לצאת והתנצל שהוא באמצע סוגיא... רבי אברהם זצ"ל התפעל מאד ואמר שגם הוא לפעמים מקצר אבל לא עד כדי כך, והיה נראה שהוא מלא שמחה לראות את ניצול הזמו.

כותב ח"א (הקדמה לספר טוב הלל): שמעתי מראש ישיבת פוגיבז' מרן הגאון רבי ברוך דוב פוברסקי שליט"א מגדולי מעתיקי השמועה

ממיוחדי ממתיקיה כי עיקר שאיפתו של בן תורה צריכה להיות שתהיה לו מתיקות בתורה 'א גישמאק אין לערנען' בלשונו. הרהרתי אז בלבי וערערתי בטפשות זה הכל ? הלא יש בתורה דרגות דבקות יקדושה עילאיות יש לתורה הכנות טהרה נשגבות, תכלית התורה שנבראה לפני הכל, תיקון כל העולמות תלויים בה וכו' והמתיקות היא

העיקר אתמהת... אכן זכיתי להבינו רק לאחר זמן, וכתבתי לו, ואח"כ גם דברתי איתו ונהנה מאד כי לא תבנתי בילדותי עד כמה צדקו עמקו ומתקו דבריו, כן ! בוודאי עדי מרום תיסוק התורה, רחבה מני ים היא וארוכה מדי ארץ, אולם הבסיס לכל המדרגות הוא המתיקות והאהבה בתורה.

## כבוד פור <sup>י</sup>כים

#### ב"ק האדמו"ר האמרי אמת זצ"ל נלב"ע ז' סיון תש"ח

בנירום אבלים אצל בני ה'פני מנחם', סיפר רבינו שליט''א: אני עוד זוכר את האמרי אמת, הייתי אצלו, הוא רצה משהו, והגיעו לשאול, היה לו ייסורים, הוא היה מכופף.

עוד סיפר: הפני מנחם הייתי מאד קרוב אתו, פעם התקשרתי לביתו,

רציתי לשוחח עמו, הוא הרים לי, שאלתי מי מדבר אמר לי פינחס מנחם, אתם הרבי? דמתקריא רבי כי ענה על אתר.

מורן שליט"א: כשהרב דסלר זצ"ל היה חולה הוא היה מאושפז בירושלים, אבי זצ"ל אמר לי ליסיע להיית איתו בשבת כי לא היו לו קרובים כאן בארץ, שכרתי חדר במלון באב"ד שם התאכסנתי בשבת, הגעתי לחדר בליל שבת בשעה 11 ואני רואה שבמיטה האחרת בחדר ישן בה אחד עם בגדיי, כשנכסתי לחדר היא התעורר, וראיתי שאני מכירו, היה זה בחור מהישיבה מחסידי גיר שהגיע לירושלים להיית שבת מואד שאבוא עימו לטיש, בתחילה סירבתי, מוא לי ולטיש, לבסוף נעותי לו והלכתי עימו, וכשנכנס ה'בית ישראל' שהה על

ידי קמעא והביט בי בעינים חודרות, ואח"כ התחיל הטיש, והמנהג היה שחלקו מעט יין לחלק מהמשתתפים או חתיכת חלה והכריזו השם בקול והיה צריך המקבל לטפס ולומר לחיים לרב'ה, ולפתע הכריזו בערל פוניבזער מכובד מיט אויין, ואני עמדתי תמה מי מכירני כאן שידאג שיתנו לי, ואמרתי בלבי שאני לא אקפוץ לומר לרב'ה לחיים, עוד אני תותה ובא אחד |ר"ג אלבוים| ונכנס תחתי והרימני על כתיפיו, וגם הוא היה חסיד גור מתלמידי הישיבה, וכבר לא היתה לי ברירה שהייתי נישא לעין כל בבזיונות עד שהוכרחתי לומר להיים, ואה"כ עמדתי בצד עד שנגמר הטיש ולאחר שנגמר ויצא הרב'ת לביתו קראו לי לבוא אליו שקורא לי, ושוחח עמי כרבע שעה על הישיבה ופטרני, ולמחרת קמתי בבוקר וחשבתי לילר להתפלל בישיבת מיר, ובדרכי אני הולך ברחוב דוד ילין בפינה זה היה לפני שבע בבוקר ואני שומע צעקה ליטואק קום אריין, יאני נוביט למעלה ואני רואה את הבית ישראל קורא לי נוהחלון, נכנסתי: לביתו ושאלני להיכן אני הולר ואמרתי לו להתפלל בישיבת מיר, ושאלני אם אכלתי ושתיתי ואמרתי לו שלא, ואמר לגבאי להביא מזונות וקאוע, יאמרתי שקאוע אשתה ומזונות לא אוכל לפני התפלה, ושוחננו אז זמן רב, זה היה תחילת הקשר שלי עם הבית ישראל, כשיצאתי משם הוא שלה אחרי את הגבאי שלו לומר לי שבכחל פעם שאני מגיע לירושלים אכנס אליז, ובאמת השתדלתי לקיים בקשתו, פעם אחת נכנסתי אליו יהוא קיבל את פני בטרוניא: שמעתי שהיית לא מכבר בירושלים ולא

נכנסת... במרוצת השנים נפגשנו עוד פעמים רבות.



אמר שהוא היה פוניבז'ער תלמיד, ב' שבועות הוא למד בפוניבז'.

מרן שליט"א: אני זוכר את זה, הוא סבל על אסטמה הרופאים אמרו לו שילך לים, אביו זצ"ל אמר לו, נו, טוב תלך לים, אבל איפה תהיה כל היום, תלך לפוניבז".

הגרי"מ אלתר שליט"א: הוא התאכסן אצל הרב מפוניבז' בבית, הישיבה היתה רק בראשית בנינה, האמרי אמת שלח אותו לרב מפוניבז' בביתו, הפוניבז'ער רב נהג לימר לו אתם מהתלמידים הראשונים.

(באדיבות מכון 'דבר אמת')



מדן שליט"א, מדן הגד"ח קריזווירט ומדן הפני מנחם זצ"ל

#### עם בעל הפני מנחם

בהזדנונות סיפר רבינו שליט"א אודות ה'פני מנחם' בהתפעמות נדירה וכך סיפר :נסעתי עם ה'פני מנחם' בעת היותו ראש ישיבת גור לאסיפת וכך סיפר :נסעתי עם ה'פני מנחם' בעת היותו ראש ישיבת גור לאסיפת נשיאות מפעל הש"ס שנתאספה בעיר נתניה, בדרך שוחחנו בתורה ושאלתיו שאלה סבוכה מגמרא במסכת שבועות, והסברתי באר היטב את שאלתי כדי שיבין. לפליאתי השיב לי על אתר שהגרעק"א מדבר על שאלתי בספר שו"ת הגרעק"א בסימן פלוני כששבתי לביתי ראשית כל אצתי אל הספר, ובדקתי ומצאתי כדבריו.

#### מדבר בלימוד

באחד מהספרים על צדיקי בית גור מצאמ את הסיפור הבא מבר היה מעשה שמרן הגאון רבי ברוך דוב פוברסקי שליט"א ראש ישיבת פוניבז' נזדמן לעיר הקודש ירושלים, וביקש להיכנס לקודש פנימה עם בואו לבית המדרש חשו אליו וכיבדוהו להיכנס ראשונה, אולם הוא סירב וביקש להמתין זמן מה כיון שחפץ להתבונן באופן בו הרבי מקבל את הבאים בסבלנות ובמאור פנים, כעבור דקות אחדות בהיכנסו אל הקודש פתח לשתף את רבינו ברגשותיו הגואים, אולם רבינו כדרכו להסות את המשבחים קרא לעומתו על אתר, תנה נכנס יהודי בר הכי ואפשר לדבר בלימוד, ולמה זה נדבר בדברים אחרים ופתח להשיח עמו בדברי תורה במשך כעשרים דקות.

#### הודעה

בשבועות הקרובים נכתוב אודות קשרי מרן שליט"א -

פרשת במדבר נשא שבועות – הגד"ב קורלנסקי זצ"ל. פרשת בהעלותך - הגד"ג נדל זצ"ל. פרשת שלח - הגרי"ד קופלמן זצ"ל. פרשת קרח - הגר"ל היימן זצ"ל. הגרש"ב ורנר זצ"ל. פרשת חוקת כ"ק האדמו"ד מצאנז' זצ"ל. פרשת בלק - הגרי"ח קרסניצקי זצ"ל. הגד"י רבינוביץ תאומים זצ"ל. פרשת פינחס -הגר"י קוליץ זצ"ל פרשת מטו"מ - הגרמ"מ חדש זצ"ל. פרשת דברים - מרן הקהלות יעקב זצ"ל.

## הלכות והנהגות

## ממרן פוסק הדור רבי משה שטרנבוך שליט"א

#### פרשת כהר - כחוקותי תשפ"ה

#### עניני ספירת העומר

הועתק מתוך הספר החשוב 'הליכות והנהגות' על ספירת העומר שנכתב ע"י הרה"ג רבי יחזק**אל מרדכי גולדיש** שליט"א ובו פסקי הלכות ממרן רבינו שליט"א, ותשוח"ח לו על הסכמתו להבאת הדברים לתועלת הרבים

> א. לקיים מעלת ספירה בציבור, נראה דצריך לספור עמהם יחד ממש, ואינו מספיק שסופר באותו מעמד.

> ב, המאחר לתפילת ערבית והגיע בזמן שהציבור סופרים העומר, אין לו להקדים ולספור עמהם משום מעלת הספירה בציבור, אלא א"כ חושש שמא ישכח לספור לאחר תפילתו.

> ג. נחלקו הפוסקים אם יכול לצאת מצות ספירת העומר בשומע כעונה.

ובחיסר יום אחד, דמכאן ואילך אינו מברך, יוצא רק הברכה מאחר, בשמיעה וסופר לעצמו, ולדעת האבי עזרי שהספירה חלק מהברכה, אינו יכול לצאת מאחר בחצי ברכה, ושומע הברכה והספירה, וחוזר וסופר שוב לעצמו שמא חברו אינו מוציאו בספירה, ובדרך זו מקיים המצוה ללא ספק.

ד, אם שמע לש"ץ או לאחד מהציבור שבירך או שספר בלא שהתכוון העומר להוציאו, וכן הוא עצמו לא התכוון לצאת בשמיעה זו אלא שמע לפי תומו, לדעת הגר"ז לא יברך כשיספור אח"כ בלילה, אא"כ חשב להדיא כוונה הפכית שרוצה שלא לצאת' בברכה או ספירה' זו, ולכתחילה ראוי לנהוג כן, אך לא נהגו להחמיר כהגר"ז ואף בשמע מפי אחר לפי תומו יכול לספור אח"כ בברכה.

ה. מזמן בין השמשות והלאה, אם עונה לשאלת חבירו כמה סופרים היום, אינו יכול לחזור ולספור בברכה, אא"כ חשב בדעתו שאינו רוצה לצאת באמירה זו, ואף לא יחשב היום בספוד.

מלשכת המית

#### דברי חיזוק מיוחדים במעמד ראשית הגז

מעמד נדיר ומיוחד התקיים הטבוע במעונו של מרן שליט"א, מעמד קיום מצוות 'ראשית הגז' ע"י מרן רבינו שליט"א שמסר את ראשית הגיזה לכהן תמיוחס ראש ישיבת המקובלים שער השמים תגת"צ ד' גמליאל רבינוביץ שליט"א,

המעמד המיוחד נערך עפ"י בקשתו של רבינו שביקט לקיים מצות ציצית עם כמה הידורים מיוחדים. וביניתם שהצמר עבור הציצית ייגמ מתחילה לשם ציצית. וכמו כן שיתקיים בצמר תחילת מצות ראשית הגז, וכמאמר חז"ל 'כיון דאיתעביד ביה מצוה חדא ליעביד ביה מצוה אחריתא', לצורך כך נכנס לעובי הקורה נאמנו של מרן שליט"א הרה"ג ר' אריה יוטקובסקי שליט"א מחשובי התלמידי חכמים והיראים בירושלים, שסידר כמה וכמה הידורים עפ"י בקשת מרן רבינו שליט"א. לאחר מכן חקק רבינו שליט"א כתב שליחות בכתי"ק עבור קניין הכבשים לגיזותיהם, ועשה כמת יכמה קניינים כדי שיועיל מהתורה לכל השיטות. במכתבו כתב בעצם כתב ידו: הריני ממנה את את מכדי אברתם ישעי" בן בני חיים עוזר נ"י ליהוי לשלוחי כגופי ממש בכל הנוגע למצות ראשית הגז". למען חביבות המצוה נקראו למעמד הכביר קהל רב ובתוכם תלמידיו של מרן רבינו שליט"א,

הו"ר כולל תשובות והנהגות מהסניפים בי-ם ובבי"ש, אשר זכו לשמוע תחילה שיחת מוסר כהכנה דרבתא לפני המצות. לאחר ה'שיחת חיזוק' כיבד מרן רבינו שליט"א את הכהן הגה"צ ר' גמליאל בינוביץ שליט"א לשאת דברים, את דבריו פתח הגה"צ ר' גמליאל בדברים קצרים על גודל הזכות יתהתרגשות לשתות במחיצתו של מרן רבינו שליט"א, להלן תמצית מדבריו:

"אנחנו נמצאים עכשיו אצל גדול הדור פוסק דורינו, יש לנו כזו זכיה, וגם בעבורי באופן אישי זהו התרגשות גדולה. הרי הקשר כבר התחיל אצל אאמו"ר בעל מעדני השולחו זצוק"ל שהיה לו קשר עם פוסק דורינו שליט"א. שמענו עכשיו שיחת מוסר מרבינו הגדול שליט"א, ושמענו על תלמידי רבי עקיבא שמתו על שלא נהגו כבוד התורה זה בזה, ועל החיזוק הנדרש במידות טובות, וסבורני כי התיקון הגדול לחטא זה, הוא מה שאנחנו עכשיו יושבים כאן ומקבלים מרות של מרן שליט"א מתוך כבוד התורה, וזה התיקון הגדול על תלמידי רבי עקיבא, והאמת שבשעה שאנחנו יושבים כאן ירואים גאון עולם, צריכים אנו לידע שהוא גדול במידות יותר ממה שהוא גאון בתורה, כי אם לא כן, לא היה נעשה גאון בתורה, והקב"ה יעזור שמרן שליט"א יאריך ימים על ממלכתו בבריאות גופא ונהורא מעליא ואנחנו לא מוותרים על זה, שהלא מרן הוא דוגמא עבור כלל ישראל שנכנס לנשמות הקדושות של עם ישראל, ותקב"ת יעזור שנזכה לקבל פני משיח צדקינו במהרה בימינו אמן.

לאחר מכן תגביה מרן רבינו שליט"א את כל גיזת חמש הכבשים, ומסרם בידיו לידי הכהן ואמר לו לזכות בהם בזכית גמודה. ומיד פצחו כל הסהל בשירת "לעשות נחת רוח לבודא יתברר שמו". כאשר ארשת נהרת שמחת אדירה ניכרת על פניו של מרן רבינו שליט"א, ועל ארשת פני הכהן שפצח בשירת אדירה.

בינו שליט"א פנה לכתן הגת"צ ר' גמליאל שליט"א ואמר לו: "הראשית גז כבר שלך לגמרי, אין לי בו שום שיור, הקב"ה יעזור שיתיה לך תרבת הצלחת, שתזכו לתיות שותפים במצוות כגון אלו. היום צריך להיות 'יום שמחה' שלכם. לא סתם שמחה, א געוואלדיגע שמחה, אשריך מי כמוך. כזת מצוה יקרת שכל יתודי משתוקק לקיים, ועל ידך נתקיים תמצות, הקב"ת יזכה אותכם עם תרבת מצוות, ותזכו לתקן הרבה נשמות, זת היום עשה ה' נגילת ונשמחת בו".

עוד הוסיף מרן רבינו דברי התעוררות ואמר: "צריכים לראות שיהא חיזוק בימים אלו - ימי הספירה, שלא לדבר האחד על חבירו. לפני שמדברים צריכים לחשוב רגע, וזהו הדרך להצליח, לחשוב רגע קודם אם אכז מהויבים לדבר. ואמנם לפעמים צריכים לדבר אבל צריכים להשוב קודם אם 'מחויבים' לדבר.

כנגדן ברי לי שספרתי כהוגן, או להיפך, שברי לו שלא ספר היום הנכון, ושנים אומרים לו ששמעו אותו שספר כהוגן, אם עדיין משוכנע בדבריו, הרי זה נוהג כמו שהוא סבור, ביו

ו. ספר כהוגן, ותיקן בטעות תוך כדי דיבור, כגון שספר היום תשעה ימים,

וסבר שטעה ותיקן עשרה ימים תוכ"ד, ולמחרת נתברר לו שספר נכון

ז, אחר שספר, אמרו לו שנים ששמעו אותו שלא ספר כהוגן, והוא עונה

בתחילה, יכול להמשיך לספור בברכה,

להקל בין להחמיר. ואם יש בא להוציא אחר בברכה יודיע לו המעשה ואם רוצה לסמוך עליו שפיר יכול להוציאו [וה"ה כשמשער שכן דעת אותו אדם יכול גם בלי לשואלו].

ח. הנוהגים לומר לפני הספירה נוסח 'הריני מוכן ומזומן וכו" יש להם להשמיט התיבות לקיים מצות עשה כמו שכתוב' בתורה/, דלרוב הפוסקים ספירת העומר בזה"ז דרבנן. אלא לומר בלשון לקיים מצוה, וכתוב בתורה וכו".

ט, נראה דאין לנוהג לומר תיבת 'בעומר' בסוף מנין הימים והשבועות, לשנות למנהג האר"י להסמיך תיבת לעומר למנין הימים, דהכי עדיף טפי. וכל אחד תופס הנוסח כפי מנהגו.

י. נראה דהסופר בראשי תיבות. כגון היום י"ג ימים לעומר, יצא,

י"א, יש המהדרים אתר ספירה כפי המקובל אצלנו, לחזור ולספור מנין השבועות בלא להקדים תיבת 'שהם'. כגון ביום השמיני בו אנו סופרים: 'היום שמונה ימים שהם שבוע אחד ויום אחד בעומר/ תוזרים הם וסופרים: 'היום שמונה ימים שבוע אחד ויום אחד בעומר.

שימוש חכמים

#### עוברות והנהגות

מעשה רב – הנושת מרן שליט"א

#### בהמשך לעובדות שהובאו בשבוע שעבר לחיזוק לימוד ועמל התורה לקראת יום קבלת התורה, הננו להביא עוד מעט מזעיר מתוך רשימות תלמידים

#### זכירת כל פרט בדברי הראשונים

סיפר הרה"ג ר' חיים קויפמן שליט"א: פעם באתי למרן הגר"מ שטרנבוך להרצות לפניו חבורה על אחת מהסוגיות החמורות במסכת חולין בעניין 'מסוכנת', ובתוך הדברים הבאתי דברי הגהות אשר"י בשם רב האי גאון, ומרן הפסיקני מיד ואמר (בעל פה מתוך זכרונו) "אין זה בשם רב האי גאון אלא בשם רב עמרם גאון", והוסיף לסעון כנגדי: אברך שאינו זוכר אם זה רב האי גאון או רב עמרם גאון, סימן שלא איכפת לו הדבר, וזהו זלזול בלימוד התורה הקד', ואם כן אין לך מה לדבר איתי", ופסרו רבינו לשלום באותו היום כדי להכניס בתוכו את המסר והאיכפתיות לתורה, וסיים ר' תיים: "כזה סטירה שקיבלתי ממרן, זהו הסטירה החביבה ביותר שקיבלתי בחיי – עם אהבה אמיתית".

#### שליטה ללא מיצרים במרחבי הש"ס והראשונים

סיפר הרה"ג ר' אליהו שטיינבערג שליט"א (לייקווד): בבחרותי הייתה לי הזכיה יחד עם ידיד קרוב ללכת לדבר בלימוד עם מרן הגר"מ שטרנבוך בשעת טיולו היומי ברחוב העיר לצורך בריאותו, והנה בימים ההם הייתי לומד בכל יום בשלושה סדרים ג' סוגיות במרחבי הש"ס ללא שייכות בין סוגיא לסוגיא, והייתי בא יחד עם חבר וידיד קרוב שגם הוא למד שלושה סוגיות אחרות במרחבי הש"ס במסכתות שונות ללא שייכות בין האחת לשניה, והנה בכל פעם היינו מעלים סוגיא אחרת מתוך שש הסוגיות בש"ס שלמדנו באותו הזמן, לפעמים בקדשים, לפעמים בנשים, לפעמים בנזיקין, לפעמים במועד, וכו' וכו', ובכל פעם - כל סוגיא שהעלינו, היה ר' משה זוכר את הסוגיא לפרטיה עד פרטי פרטים עם הראשונים, והיתה התחושה כאילו הרגע ממש הוא למד הסוגיות בבהירות נפלאה עם כל הפרטים, ומחזה זה היווה לפנינו 'ספר מוסר חי' לראות עד איזה מדריגות אפשר להגיע בידיעת התורה.

#### - דרך לימודו בכל מסכתות ממסכתות הש"ס לדעת המסכתא בעל פה ישר והפוך

ובענין זה פעם נשאל רבינו מכנו הגאון רבי חיים עוזר שליט"א ראש כולל תשובות והנהגות איך היה סדר לימודו וכמה היה חוזר עם כל מסכתא, והשיב רבינו שהעיקר אצלו לא היה ה'מספר' - כמה פעמים למד, אלא העיקר היה שיהיה מונח אצלו בקופסא, והיה חוזר וחוזר על המסכת מכריכה לכריכה, עד שהרגיש שהוא שולט בכל המסכת והוא אצלו כמונח בקופסא ורק אז היה ממשיך הלאה. ובהזדמנות אחרת אמר מרן שליט"א שהיה לומד עם החברותא ט"ז פעמים כל דבר, ואח"כ היה חוזר לעצמו עוד פעמים רבות, וכן סיפר הגר"ב ראקוב זצ"ל שהיה החברותא של רבינו בישיבת שניידערס' בשיחה מיוחדת לפני עלייתו לגנזי מרומים, שבכל יום הם למדו יחד דף גמרא עם כל הראשונים לעומק, וחזרו על הדף שמונה פעמים, עד שידעו זאת היטב גם בעל פה, ולאחר כן ישב רבינו והמשיך לחזור לבדו עוד פעמים רבות על הדף שנלמדו אותו היום וכן על להדפים שנלמדו בימים הקודמים.

ובענין צורת הלימוד נשאל פעם רבינו ע"י נכדו נאמן ביתו הרה"ג ר' אברהם ישעי' שליט"א מה היה סדר לימוד הש"ס אצלו, אם למד את כל הש"ס ואח"כ חזר עליו, או שלמד מסכתא וחזר עליה ואח"כ עבר למסכת אחרת, והשיב לו שקבע כלל לעצמו שלא יעבור למסכת אחרת עד שהוא יודע את כל המסכת שלמד כעת בע"פ ישר והפוך, וכך היה דרך לימודו בכל מסכתא שרק לאחר שהרגיש שהוא יודע היטב את המסכתא ישר והפוך המשיך למסכת הבאה.

לרגל הוצאת הספר החדש 'עובדות והנהגות' (שיופיע בחנויות בעוד כשבועיים בעז"ה) עם חשיפת אלפי עובדות והנהגות שקיבל וראה מרן רבינו שליט"א מרבותיו הגדולים מצוקי ארץ זי"ע, יובא בעז"ה ובל"נ מידי שבוע במדור זה, חשיפות ראשוניות על קשריו המיוחדים של רבינו עם גדולי הדור זצוק"ל אשר מהם דלה יודנוע כי במדור זה לא יודא כלל ז עובדות שסיפר ברינו ממה שבאה במתיעתה

יודגש כי במדור זה לא יובא כלל! עובדות שסיפר רבינו ממה שראה במחיצתם של גדולי ישראל, כי לזה נועד ספר 'עובדות והנהגות', ואין כוונתינו לכפול הדברים של גדולי ישראל, כי מדור זה יובא רק הרקע לקשר האמיץ של גדולי ישראל המובאים שם, ועל כן במדור זה יובא רק הרקע לקשר האמיץ של גדולי ישראל זצוק"ל עם רבינו עוד מימי צעירותו, והשתדלנו במיוחד להביא כאן רק מה שלא הובא בספר עובדות והנהגות.

#### מרן הגר"י אברמסקי זצוק"ל

בשנות ילדותו של מרן בלונדון היה נבחן בשבתות אצל הגר"י אברמסקי זצ"ל על לימודו, ואמו היתה מביאה בשמחה ובגאווה 'דו"ח' על הצטיינותו של רבינו מידי שבוע, וכפי שציין זאת הדיין דלונדון הרב גרינפלד זצ"ל במכתב מיוחד שכתב לרבינו בזה"ל: "עוד חקוק היטב בזכרוני התמונה כאשר אמו שתחי' נתנה דו"ח בשמחה ויהורא דתורה לפני הגאון האדיר מו"ה יחזקאל שליט"א אברמסקי ולפני, כי שנינו היינו אז יושבי על מדין בהביד"ץ פה והיינו ידידים נאמנים, על התקדמותו בלימוד התורה"ק".

ועובדא הוי שפעם אמרה אם רבינו הרבנית דבורה ע"ה לרבי יהזקאל אברמסקי "מיין מוישה קען שוין אהלב ש"ס" (משה שלי כבר יודע חצי ש"ס), ורבי יחזקאל בענוותנותו השיב לה: מה? אני עדיין לא יודע חצי ש"ס! אמרה לו הרבנית ע"ה, 'אתה רב מתי יש לרבנים זמן ללמוד אבל בני בחור ישיבה הוא יכול", ונהנה רבי יחזקאל מדבריה ובמשך תקופה ארוכה חזר על כך בשם אומרו.

וסיפרו תלמידי ישבת הרב שניידער זצ"ל בלונדון, שפעם אחת מסר הגר"י אברמסקי שיעור בישיבת שניידערס', ורבינו שאל אותו קושיא עצומה, והגר"י אברמסקי זצוק"ל השיב לו מתוך מידת האמת שבו ואמר לו "אתה צודק", וחזר בו מדבריו באמצע השיעור לעיני כל הציבור.

סיפר הרב צבי מאיר גינזבערג זצ"ל ראב"ד
דאגודת הרבנים דארה"ב וקנדה: פעם אחת
מסר הגאון רבי אהרן קוטלר זצ"ל שיעור
בלונדון, וישב שם הגאון רבי יחזקאל
אברמסקי זצ"ל ושמע את השיעור, ואף
רבינו שליט"א ישב שם - והקשה קושיא
עצומה לר' אהרן באמצע השיעור, ור'
אהרן שלא הכיר אז את רבינו לא נתפעל
מהשאלה והמשיך באמירת השיעור,
והגר"י אברמסקי שהיה נוכח שם אמר לר'
אהרן באמצע השיעור "הבחור הזה צודק
בשאלתו" - הער איז דאך גרעכט.

וכעין מעשה זה סיפר רבינו בעצמו: "זכורני מצעירותי שהגאון ר' אהרן קוטלר זצ"ל מסר שיעור בישיבת תורת אמת בלונדון, וחקר בגדר מצוות כיבוד אב - כגון להאכילו ולהשקותו וכדומה, אם המצווה הוא בעצם המעשה שמאכילו ומשקהו, או"ד המצווה הוא מה שאביו מתכבד ממה שהוא מאכילו, והבאתי הוכחה לר' אהרן שהמצוה אינה בעצם מעשה המצוה אלא בתוצאה,

ור' אהרן זצ"ל לא הסכים לקבל הדברים, אבל ישב שם הגאון ר' יחזקאל אברמסקי זצ"ל והתערב להצדיק את דבריי".

בעת שעלה רבינו מלונדון לאר"י מעט לפני שיצא את דרכו ושם פעמיו לארץ ישראל, בכדי לקבל מתורת גדולי ישראל שבארץ ישראל ובפרט ממרן הגאון דבריסק הגרי"ז זצ"ל, נכנס אל ביתו של רב העיר מרן הגאון רבי יחזקאל אברמסקי, וקיבל ממנו מכתב אישי שיועד אל מרן הגרי"ז מבריסק זצ"ל ובו הוא מבקש שיספה את העילוי הלונדוני אל תלמידיו, וז"ל המכתב: "בעזר ה' יתברך, כבוד ידיד נפשי הגאון הגדול וכו' וכו' כש"ת ר' זאב הלוי שליט"א למשפחת סולוביציק. אחדשה"ט של כ"ג בידידות נאמנה. הנה המוכ"ז הבחור הדגול מרכבה בכשרונותיו בהתמדתו וביראתו הטהורה, מר משה שטרנבוך עולה ארצה כדי להשתלם שם במעלה עליונה בלימוד התורה, והנני מבקש את כ"ג שיספחהו על קהל תלמידיו, בהיותו הגון וראוי לכך. שלש אלה של מדותיו אשר ... בו, מעמידות אותו בשורה של שומעי לקחו. גם כדאי הוא מצד אבותיו שחיבה יתרה תהא נודעת לו. הלא הוא בן בתו של הגרש"ז פינס נ"י מציריך. מאפס פנאי הנני מסיים בברכה ובהוקרה - יחזקאל אברמסקי". (המכתב נמצא לאחרונה בגנזך ביתו של הרב מבריסק).

נסיים בקצרה עם שליחות קודש שביקש הגר"י אברמסקי זצוק"ל מרבינו שנים אח"כ משנת תשכ"ד במיטב שנותיו של רבינו בהיותו שקוע על התורה והעבודה בבני ברק ובאמצע כתיבת ועריכת ספריו, פנה אליו הגר"י זצ"ל וביקשו להציל את יהדות תימן ולצאת לשמש ברבנות בראש העין. לימים סיפר רבינו שבשעה שקרא לו הגר"י אברמסקי זצ"ל לשליהות בראש העין להעמיד שם את יהדות תימן על תילה, פירש לו הגר"י מה שביאר החפץ חיים על הפסוק (דברים ו' ה') "ואהבת את ה' אלוקיך וגו' בכל מאודך" ש"מאודך" הוא הדבר שאדם אוהב מאוד מאוד - וזהו הרוחניות של אדם שהוא הדבר החשוב ביותר לאדם, וגם על זה צריך לוותר כדי להרבות כבוד שמים, וטען לו הגר"י אברמסקי זצ"ל שא"כ הרי הוא מחויב לוותר על עלייתו הרוחנית האישית בכתיבת ספריו ובהרבצת תורה, וללכת לעם שבשדות להשפיע עליהם תורה ויראת שמים.

(ואי"ה בשבוע הבעל"ט נרחיב עוד בפרט זה)

## דרכי אורה

משולחנו של רבינו הגדול מרן ראש הישיבה הגאון רבי מאיר צבי ברגמן שליט"א פרשת בהר - בתוקותי תשפ"ה (79)

#### 'גרים ותושבים אתם עמדי'

יָהָאָרֶץ לֹא תַּשְּׁכֶר לְצִמְּתָת כִּי לִי הָאָרֵץ כִי גַרִים וְתוֹשׁבִים אַתָּב עמדי (כ"ה. כ"ג)

בפירש"י 'והארץ לא תמכר לצמיתות' ליתו לאו על הזרת שדות לבעלים ביובל שלא יהא לוקה כובשה עכ"ל, ותמה רמב"ן דא"כ למה יוהיר במכירה והי" ראוי לכתוב 'והארץ לא תקנה לצמיתות' וכו' וכ' בשם הרמב"ם הל' שמיטה ויובל שהוא לאו למוכר שלא ימכרנה לחלוטיו. וכן בסה"מ (לאוץ רכז).

אלא דלפ"ז צריך לבאר המשד הפס' 'כי לי הארץ', דבשלמא לפי' רש"י שהוא אזהרה ללוקח שלא יכבשנה ביובל, הוא נתינת טעם שכל הארץ של הקב"ה ואל תכבשנה בידר, אבל לרמב"ם שהוא אזהרה למוכר שלא ימכרנה לחלוטיו והרי השדה החרת אליו ויכול שוב למוכרה אחר היובל א"כ אין כאן נתינת טעם 'כי לי הארץ'.

וי"ל עפ"י הגמ' ב"ב דט"ו ב' א"ר יוהגן גדול הנאמר באיוב יותר ממה שנאמר באברהם. דאילו באברהם כתיב (בראשית כב) 'כי עתה ידעתי כי ירא אלהים אתה' ובאיוב כתיב (איוב א') 'איש תב וישר ירא אלהים וסר מרע'. מאי 'וסר מרע' א"ר אבא בר שמואל איוב ותרן בממתו הי', מנהגו של עולם נותן הצי פרוטה לחנוני איוב ויתרה משלו ע"כ, ופירש"י מנהג עולם נותן חצי פרוטה לחנוני - מי שיש לו מלאכה מועטת לעשות, אומר לפועל חצי פרוטה אני נותו לד ונלד אצל חנוני ונסנה בפרוטה ככר או ביצים ונחלוס. ואיוב ויתרה להצי השני משלו ונותן לו כל הפרוטה, שהי" רע בעיניו לדקדק בדבר קל שאינו ממון עכ"ל, ומבואר שגדולתו של אדם אינו נמדד רק במידת החסד והטוב שנותן

בפירש"י 'והשיג לכב דיש את בציר'

שיהא הדיש מרובה ואתם עסוקים בו עד

הבציר, ובבציר תעסקו עד שעת הזרע,

'ואכלתם להמכם לשבע' אוכל קמעא

ויש לתמוה, דאמנם כבר פי' כן רש"י לעיל

פר' בהר עה"פ (כה, יט) 'ונתנה הארץ

פריה ואכלתם לשבע וישבתם לבטח

עליה', ופירש"י שם 'ואכלתם לשבע' אף

בתוך המעים תהא בו ברכה עכ"ל, והיא

ברכה נצרכת בשנת השמיטה שלא נורע

והוא מתברד במעיו עכ"ל.

#### מייסדים עיר על דעת להקיפה כ'חומה' ו'מגדלות'

#### ואיש כי יטפר בית מושב עיר חומה (כ"ה, כ"ט)

פי' רש"י בית בתוך עיר המוקפת חומה מימות יהושע בן גון עכ"ל, וכוונתו לדרשת התו"כ (כאן): יכול אפי' הקיפוה חומה מכאן ולהבא ת"ל 'בית מושב עיר חומה' המוקפת חומה מימות יהושע בן נון ולא שהקיפוה מכאן ולהבא ע"כ,

בגמ' פסחים (דפ"ז א' וב"ב ד"ז ב') א"ר יוחנן אני חומה ושדי כמגדלות 'אני הומה' זו תורה 'ושדי כמגדלות' אלו ת"ח, התלמידי הכמים הם המגדלות שבתוך ההומה העשויות לשמור את העיר, והטעם שנקראו תלמידי חכמים 'שדי', מפרש רבנו גרשם שלומדים מהם את התורה כתינוק משדי אמו, הם הומות העיר מגדליה ומבעריה.

ובגמ' מגילה ד"ג ב' א"ר יהושע בן לוי כרך שישב ולבסוף הוקף נדון ככפר מ"ט דכתיב 'ואיש כי ימכר בית מושב עיר חומה' שהוקף ולבסוף ישב ולא שישב ולבסוף הוקף, אם קודם בנו את הבתים ואח"כ הקיפו אותם בחומה אי"ז עיר מוקפת הומה, כו מבואר בגמ' ערכין לענין בתי ערי חומה שאם בנו את הבתים קודם החומה הר"ז לעולם בדין בתי חצרים אשר אין להם הומה, ואמנם המור א"ה סי' תרפ"ח הביא פי' הר"ם מרומנבורק דלא מיקרי 'ישב ואח"כ הוקף' אלא כשישב תחילה אדעתא שלא להסיפו. אבל אם ישב תחילה על דעת להסיפו מיקרי שפיר 'הוקף ולבסוף ישב", וכ"פ בש"ע שם.

ולכן באתי בואת להודיע כבר קודם תחילת טולאכת הבנייז. על דעת טורנו ורבנן גדולי הדור הנמצאים כאן, ובמעמד ראשי אלפי ישראל וכל קהלא סדישא הדיו. כי כל הבתים בנוסום זה נבנים על דעת להסיפה בס"ד בחומה ומגדלות, אני חומה זו תורה, ושדי כמגדלות אלו תלמידי הכנוים, ובסייעתא דשמיא נזכה לייסד כאן מקום נכבד להשראת השכינה אשר מיום שחרב בעוונותינו בית המקדש אין לו להקב"ה בעולטו אלא ד' אטות של הלכה בלבד, ולא יפסוק בה קול התורה לעד בעזרת ה' יתברך, תלמודי תורה ובית יעקב, עינינו נשואות למרום שמכה להקים כאן ישיבה קטנה וישיבה גדולה וכולל אברכים שמהם תצא תורה, ויתקדש מקום זה להיות עיר ואם

(מתוך משאו של רבינו מרן שליט"א במעמד הנחת אבן הפינה באתר התכנון של העיר 'אלעד' ת"ו)

גדול של צדקה אבל לא יוותר לפועל או לחנווני על חצי פרוטה, כיון שהפועל מדמה בלבו שזה אכן מגיע לו באמת, והוא שלו, והאדם אפי' הנדיב ממאן לחשוב כן אלא אדרבה הוא שלי וזכותי לעשות עב כומוני כאות נפשי וכעת אני נהנה ליתן

ופעמים יסכים אדם ליתן לעני סכוב

משלו לאחרים, דבנפש האדם יש מדה שרוצה להרגיש שהוא הנותן ומטיב,

לחברי, ורוצה שיכיר בזה המקבל שהוא הנותו והוא המכלכל את חייו, ולכו קשה לאדם לוותר בסכסוך אפי' הצי פרוטה, ואיוב הי' סר מרע והעדיף לוותר על חצי פרוטה שלו כדי שלא יכשל בחצי פרוטה של הברו, ואנשים מדקדקים מאד לקבל

במסחר עד פרוטה אחרונה,. וזהו הביאור כאן, כי הלוקח שאנו מחייבים אותו להחזיר הקרקע ביובל, הרי מעיקרא כבר ידע כן בשעת המקח ואכן שילם על הקרקע רק לפי מספר שנים אחר היובל, אבל המוכר הזה שירש הקרקע באבותיו והיא שלו לצמיתות וכעת הוא זכוכ מאד לממון והוא בטוח שהתורה מונעת אותו מלממש את בעלותו המוחלטת על שדהו כיון שהוא מעדיף לקבל תמורתה בכסף, ולכן הוא המווהר כאן שידע 'כי לי הארץ', הבעלים האמיתי והישיר על כל ארץ ישראל הוא רק הקב"ה, ואנהנו רק גרים ותושבים בקרקע שלו, וגם הלוקתה ליוצאי מצרים ובאי הארץ הר"ז רק כבהינת פקדון ושמירה להחזיק בה ולעבדה בשביל בעל הסניו העליוו ולסיים מצוותיו התלויים בה. ודבר גדול הוא לחוש כו בפועל ולהתגבר על הכוחות העמוקים בנפש האדם שרגיל להתמרד כשדומה עליו ששוללים זכותו על רכושו הפרטי.

#### 'כד היא דרכה של תורה'

יהשיג לכם דיש את בציר ובציר ישיג את זרע ואכלתם לחמכם לשבע וישבתם במעינו לשובע, וכן פי' דברי רש"י שם בפי' ר"א מזרחי וגם בספורנו שם: אוכל קמעא ומתברך במעיו ויספיקו פירות לבטח בַאַרצַכב (כ"ו, ה)

ל"ג בעומר במחיצת רבינו מרן שליט"א

כמידי שנה בשנה, בליל ל"ג בעומר, העלה מרן שליט"א את האבוקה, כמנהג ומסורת אבותיו, ברחבת בית מדרשו. לאחר ההדלקה, כמו גם במהלך יום ל"ג בעומר, ערך מרן שליט"א חלאקס' לעשרות ילדי חמד שעלו למעונו.





ולא נאסוף את תבואתנו וע"כ הובטהנו שנאכל קמעא מגידולי ששית ויתברכו

קמעא והוא מתברד במעיו'. אך באמת יש לדקדק בשינוי לשונות רש"י, שכ' לעיל בפר' בהר 'אף בתוך המעים תהא בו ברכה' אבל כאן בפר'

הששית גם לשביעית עכ"ל. אבל כאו

בפר' בחוקותי איירינן בשאר שני שבוע

שהובטחו ישראל כל שיעסקו בתורה

ויקיימו המצוות כראוי ליתן גשמיהב

בעתם ועץ השדה יתן פריו, ושיהא הדיש

מרובה ואתם עסוקים בו עד הבציר וכו" ולכאו' מעתה א"צ כלל לזה ש'אוכל

בחוקותי הוסיף לכתוב 'אוכל קמעא והוא מתברך במעיו', ולכן נראה שרש"י

בפר' בהר לא נתכון כלל לברכה של אוכל קמעא וכו' ע"ד שהבינו בדבריו הרא"מ והספורנו הנ"ל, אלא ר"ל כמ"ש האוה"ה שם וז"ל: 'אולי כי לצד שאמר 'ונתנה הארץ פריה' שהוא בגבול האחרון בשומן הפירות וטעם הפירות, לצד זה אין אדם יכול לאכול מהם כדי שביעה, וזה הוא מדברים הנרגשים כפי הטבע, לזה הבטיחם ה' כי יהיו הפירות באופן שיאכלו מהם לשובע', ולפירושו זו הבטחה שלמרות מתיקות הפירות יוכל אדם לאכול מהם כדי שביעה ולא יקוץ במאכלו, ואכן כעי"ז בתו"כ שם: 'ונתנה הארץ פריה ואכלתם לשובע' שיהא אדם אוכל הרבה ושבע, דברי ר' יהודה ע"כ (ועי' מ"ש שם המלבי"ם).

ועדיין צדיך ליתן טעם לשינוי הפירושים בב' המקומות, ותנה גם בברכה שבפרשה שני' של ק"ש היא פר' 'והי' אם שמוע' נאמר בפס' לשון 'ואכלת ושבעת' (דברים יא, טו) ושם פי' רש"י ג"כ כפי' בפר' בהר וז"ל שם: 'ואכלת ושבעת' שתהא ברכה מצויה בפת בתוך המעים עכ"ל, ולדברינו ר"ל כביאור האוה"ח שתהי' ברכה במזון שבמעיו שיוכל לאכול הרבה מבלי שיזיק לו הדבר, וגם שם צ"ע שלא פי' כמו כאן בפר' בהוקותי שאוכל קמעא ומתברך רמעיו

ונראה לפרש עפ"י לשון התנחומא הידוע (פר' נח) וז"ל: ולא עוד אלא שתורה שבכתב כללות ותורה שבעל-פה פרטות ותושבע"פ הרבה ותורה שבכתב מעט, ועל שבעל-פה נאטר 'ארוכה מארץ מדה ורחבה מני ים' וכו' שלא תמצא תורה שבע"פ אצל מי שיבקש עונג העולם תאוה וכבוד וגדולה

בעולם הזה אלא במי שממית עצמו עלי' שנא' 'זאת התורה אדם כי ימות באהל'. וכך דרכה של תודה פתבמלה תאכל ומים במשורה תשתה ועל הארץ תישן וחיי צער תחיה ובתורה אתה עטל, לפי שלא כרת הקב"ה ברית עם ישראל אלא על התורה שבע"פ שנא' 'כי על פי הדברים האלה כרתי אתך ברית' וכו' וזו היא תורה שבע"פ שהיא קשה ללמוד ויש שנא' 'העם החולכים בחשך ראו אור גדול' וכו' ולא קבלו ישראל את אור גדול' וכו' ולא קבלו ישראל את התורה עד שכפה עליהם הקב"ה את ההר כגיגית. וא"ת על התורה שבכתב

כפה עליהם את ההר, והלא משעה שאמר להן מקבלין אתם את התורה, ענו כולם ואמרו 'נעשה ונשמע' מפני שאין בה יגיעה וצער והיא מעט וכו' ללמדך שפרשה ראשונה שבק"ש אין בה פירוש מתן שכרה בעוה"ז כמ"ש בפרשה שני 'והיה אם שמוע תשמעו וגו' ונתתי מטר ארצכם', זה מתן שכר עוסקי מצוות (תורה שבכתב) שאין עוסקין בתלמוד, ובפר' שני כתיב בה 'בכל לבבכם ובכל נפשכם' ולא כתב 'בכל מאדכם', ללמדך שכל מי שאוהב עושר לבבכם ובכל ללמוד תורה שבע"פ לפי שיש בה צער גדול ונדוד שינה ויש מבלה ומנבל עצמו עלי' עכ"ל המדרש.

ומעתה א"ש היטב דכיון שפרשה שני' של ק"ש עוסקת בתורה שבכתב 'שאין בה יגיעה וצער והיא מעט' ויש בה 'פירוש מתן שכרה בעוה"ז', לכן לא פי'

שיעשה הקב"ה נס שתעשה שנה הששית תבואה לשלש השנים, וע"ז א"ר יהודה להגדיל הנס שתגדיל הארץ להוציא יבול רב גם בכמות, ועוד יתברכו שיוכלו לאכול כוהם הרבה ולשבוע, אבל בפר" בחוקותי שפי" רש"י עפ"י התו"כ 'אם בחוקותי תלכו – שתהיו עמלים בתורה' והיינו תורה שבע"פ שרק עלי' כרת הקב"ה ברית עם ישראל, וגם להלן פי"רש"י עה"פ 'ואם לא תשמעו לי – להיות עכולים בתורה לדעת כדרש הכמים" עי"ש, וזהו תורה שבע"פ 'שלא תכוצא אצל מי שיבקש עונג העולם תאוה וכבוד וגדולה בעוה"ז אלא במי שממית עצמו עלי שנא' "זאת התורה אדם כי ימות באהל", וכך דרכה של תורה פת במלח תאכל ומים במשורה תשתה ועל הארץ תישן וחיי צער תחיה ובתורה אתה עמל' כלשון המד" תנחומא הנו", ובע"כ הביאור כאן 'ואכלתם לחמכם לשובע' שיאכל רק קמעא אלא שישבע ע"י שיתברך המזון במעיו. ואספר מה שראיתי אצל מו"ר מדן החזו"א זצ"ל, שהי" בא אליו הגאון ר' יעקב האדשקובע'ר זצ"ל, הוא הי' ת"ה גדול שהגיע לארץ ישראל בזמן המלחמה העולמית אחר שאיבד את כל משפתתו ר"ל וה" מתגורר בב"ב וחי בבדידות הו"מ מגיע לבקר בישיבת לומז'ה בפ"ה, הי' מפורסם שיודע את כל ס' 'קצות (הי' מגיע לבקר בישיבת לומז'ה בפ"ה, הי' מפורסם שיודע את כל ס' 'קצות (הי' מגיע לבקר בישיבת לומז'ה בפ"ה, הי' מפורסם שיודע את כל ס' 'קצות

החושן' בע"פ בלא שום הסרון ממש והבתורים היו מנסים אותו בין הסדרים),

ומו"ר החזו"א קירבו מאד. נוכחתי כשבא פ"א אצל מו"ר החזו"א זצ"ל, ושאלו

רש"י שאוכל קכועא ומתברך הכוזון שבכועיו, כי באכת יכול לאכול הרבה

ותברכה היא שלא יזיק לו הדבר ויוכל לאכול לשובע כאוות נפשו, ועד"ז י"ל ג"כ שינוי הפירושים בפרשת 'בהר-בחוקותי', שלעיל בפרשת שמיטה איירי

#### "וציויתי את ברכתי" - אני לא מבטיח - התורה מבטיחה!

משלחת של ראשי "קרן השביעית" בראשות הרב יהושע מרקוביץ שליט"א יו"ר קרן השביעית בארה"ב רן יו"ר קרן השביעית בארה"ב רן נימין כהן והמפקח הארצי ר' עירא צימרמן מפקח ארצי עלו למעונו של רבינו מרן שלימ"א.

בתוה"ד אמר רבינו מרן שליט"א: היה אצלי יהודי לקבל ברכה וברכתי אותו, אלא שהיהודי ביקש שאני 'יבטיה' לו את מה שהוא מבקש. השבתי לו שאני לא מבטיח, אני לא 'משהק' עם הקב"ה, אבל אתם, אלה ששומרי שביעית, הרי לכם התורה מבטיחה!



על לשון התנא 'פת במלח תאכל ומים במשורה תשתה', ובשלמא 'פת במלח תאכל' י"ל שהמכוון לחיות בצמצום ולא במותרות, אבל מה הביאור 'ומים במשורה תשתה', הלא בכל ישוב יש מקום מים, ובע"כ שיש נהר או באר מים חיים, ומה איכפת ליי לתנא שישתו ת"ח מים כאוות נפשם.

הבין החזו"א זצ"ל שברצונו לומר ביאור כושלו, וא"ל: ר' יעקב, נו, איך ויל עהרן פו אייך די פשט (אני רוצה לשמוע כומכם את הביאור), אמר ר' יעקב ראדישקובע'ר בהתלהבות, 'מים במשורה תשתה' אין הכוונה כלל לשתות בצמצום, אלא 'משורה' הוא

שם הכלי שבו היו שואבים את המים, שואבי המים היו נושאים את המים לבתי האנשים וממלאים בכליהם, בכל כלי היו סימונים של מדות כדי לידע לבתי האנשים וממלאים בכליהם, בכל כלי היו סימונים של מדות כדי לידע את כמות המים שהביא השואב ללקוחותיו, זוהי ה'משורה' בלשון הז"ל, וע"ז אמר התנא שת"ח צדיך להיות עמל בתורה באופן כזה שיהי' לו הפסד להמתין עד שבעלי האכסניא יביאו לפניו מים לשתות במקומו בנחת ובדרך כבוד עם קנקן מים וכוסות, אלא מחוסר פנאי עליו לילך בעצמו להתכופף עד סמוך לקרקע ולשתות אפי' מהמשורה עצמה. נהנה החזו"א נהנה מאד ואמר: 'זיעקב, טוב מאוד, זה משום הפסד הזמן')...

#### 'והייתי לכם לאלקים'

יְהתָהַלְּכַתִּי בְּתוֹכָכֵם וְהָוֵיתִּי לָכֵם לאלוקים וְאַתֶּם תַּהְיו לִי לְעָם (כ"ו, י"כ) פירש"י 'והתהלכתי בתוככם' אטייל עמכם בגן עדן כאחד מכם ולא תהיו מזדעזעים ממני, יכול לא תיראו ממני ת"ל 'והייתי לכם לאלקים' עכ"ל.

והדברים סתוטים ותתוטים, מה הכוונה "כול לא תיראו טמני" האיך יתכן דבר כזה להתהלך עם הקב"ח כאחד בלי להזדעזע מטנו, וכי יתכן בלי יר"ש לטייל בגן עדן עם הקב"ה, אתטהה, וזה רבות בשנים שעטדתי ע"ז, ושאלתי ביאורו טפי חכטי הדור שליט"א ואין פותר אותם לי.

ובס"ד אנהרינהו לעיינין להבין דברי חכמים, ובהקדם דברי הגמ' סנהדרין דנ"ב ב' למה תלמיד הכם דומה לפני עם הארץ, בתחילה דומה לקיתון של זהב, סיפר הימנו דומה לקיתון של כסף, נהנה ממנו דומה לקיתון של חרש, כיון שנשבר שוב אין לו תקנה ע"כ, וזהו דרך האדם אשר מעפר יסודו, בשר ודם, אשר בההרגל עם הדבר נפגם אצלו ערך הדבר, ולאו דוקא עם הארץ, כי מצאנו דבר כזה אפי' אצל גדולי האמוראים, כדאי' במס' תענית בריש פ"ב סדר תעניות כיצד, מוציאין את התיבה לרחובה של עיר ונותנים אפר מקלה על גבי תיבה, ושם בגמ' דש"י א' ולמה נותנין אפר מקלה ע"ג תיבה אר"י ב"פ

כלומר עמו אנכי בצרה כו', א"ר זירא מריש כי הזה הזינא להו לרבנן דיהבי אפר מקלה ע"ג תיבה מזדעזע לי כולי' גופי' עכ"ל, והנה ר' זירא הקדוש שכל גופו הי' קדש קדשים והי' בודק עצמו בתנור אי שלים בי' נורא דגיתנום כדאי' ב"מ דפ"ה א', וגם הוא הרגיש הבדל בנפשו מפעם הראשונה שראה שהניהו את האפר על התיבה שהי' מזדעזע לי' לכולי' גופי' לאח"כ שכבר התרגל בזה, שזה הוא כח ההרגל על האדם.

ואכן מצינו להדיא בירבעם בן נבט שא"ל הקב"ה חזור בך ואני ואתה ובן ישי נטייל בגן עדן א"ל מי בראש, והנה יתכן שאף במצב של 'נטייל בגן עדן' יהשוב האדם על 'מי בראש', כי עקוב הלב מכל ואנוש הוא מי ידענו.

ותיא כוונת התורה בהבשחתה לעמלי תורה 'והתהלכתי בתוככם' אשייל עמכם בגן עדן כאחד מכם ולא תהיו מזדעזעים ממני, דיש כאן אלי' ואמנם קוץ בה, כי ע"י ההרגל יתכן שתפוג היראה, וא"כ מה ההבשחה של 'והתהלכתי בתוככם', דלכאו' אי"ז דבר שלם שהלא יתכן שע"י כן תפוג היראה, ולכן פי' רש"י ייכול לא תהיו יראים ממני' ר"ל שע"י ההרגל תפוג היראה, ת"ל 'והייתי לכם לאלקים' שלא תושפעו ח"ו מכח ההרגל וכשנ"ת ודו"ק.

יי"ל על ידי מערכת "דרכי אורה" | להנצחות ולקבלת העלון במייל ניתן לפנות לדוא"ל: 62112dw@gmail.com

# משנת רמ"ה

ממשנת רבינו מרן ראש הישיבה הגאון רבי משה חלל הירש שליט"א

פרשת כהר – כחוקותי תשפ"ה

## אם בחוקותי תלכו – מלמד שהמקום מתאווה שיהיו ישראל עמלים בתורה'

נאמר בפרשת בחוקותי (ויקרא כו גו) 'אם בחוקותי תלכו, ואת כזצוותי תשכורו ועשיתם אותם". וידועים בזה דברי חז"ל בפסיקתא 'אם בחוקותי תלכו, שתהיו עמלים בתורה'. אבל בשמעיינים היטב בלשון חז"ל בספרא (רש פר' בחוקותי) מוצאים שם דקדוק גדול. וזה לשונם שם 'אם בחוקותי תלכו, מלמד שהמקום מהאווה שיהיו ישראל עמלים בתורה'. דהיינו שיש כאן איזו בחיכה של 'צורך גבוה' שיהיו ישראל עמלים בתורה.

המלבי"ם (שם) מיישב על פי דברים אלו קושיא גדולה. כיצד יתבאר המקרא 'אם בחוקותי תלכו זכו' זנתתי גשמיכם בעיתם', הרי חז"ל הזהירו את האדם (אמת אג) 'אל תהיו כעבדים בעיתם', הרי חז"ל הזהירו את האדם (אמת אג) 'אל תהיו כעבדים המשמשין את הרב על מנת לקבל פרס'. ובפרט, שעבודת ה' היא לתועלת נפשו של האדם, וכיצד יתכן שיטול שכר על דבר שעושה לתועלת עצמו, וכי ישלם הרופא להולה שכר על כך שהוא שומע בקולו ולוקה תרופותיו! אמנם לפי דברי חז"ל כאן מיושבת תמיהה זו, שמאחר ז'המקום מתאווה שיהיו עמלים בתורה', נמצא שהעמל בתורת עושה נחת דוח לפניו ומשלים רצונו, ובעבור זה אכן מגיע לו שכר.

אמנם דבר זה עדיין צריך ביאוד, כיצד יתכן לומר שיש "צורך גבוה" בזה, ואף שהקב"ה ודאי רוצה שעם ישראל יקיימו את מה שנצטוו, מ"מ קשה הלשון "שהמקום מתאווה שיהיו ישראל עמלים בתורה", וכי חסד לקב"ה משהו שאנו בביכול יכולים לתת לו? וגם מדוע מאמר לשון זה על לימוד התורה בדווקא, ולא על קיום כל המצוות.

והנה איתא בסנהדרין (נטו), 'אמר רבי אלעזר, כל אדם לעמל נברא, שנאמר כי אדם לעמל יולד. איני יודע אם לעמל פה נברא, שנאמר כי אדם לעמל יולד. איני יודע אם לעמל פה נברא אם לעמל מלאכה נברא, כשהוא אומר כי אכף עליו פיהו הוי אומר לעמל פה נברא. ועדיין איני יודע אם לעמל תודה אם לעמל שיחה, כשהוא אומר לא ימוש ספר התורה הזה מפיר היי אומר לעמל תורה נברא'. וכבר תמה על כך החשץ חיים בספרו תודת הבית (פ"ב), וכתב 'והמאמד לכאודה מוקשה מאד, דמאי סלקא דעתר דהבריאה היה כדי שיעסוק "עמול במלאכה להחיות נפשר, לא יברא ולא יצטרר לעשות נולאכה להחיות. וגם נוהו דקאמר אם לעמל שיחה וכון, וכי סלקא דעתן שנברא האדם כדי שיוכל לשוח הרבה'.

ויש לבאר בזה, על פי מה שכתב הרמח"ל בספר דרך ה' (ח"א פ"ב), שתכלית הבריאה היתה להיטיב מטובו יתברך שמו לזולתו, את תכלית הטוב שאפשר להם לקבל, והיינו על ידי שנתן אפשרות לברואים לידבק בז. ולפיכך נברא האדם עם הסרונות, כדי שישלים את עצמו ע"י שיבחר בטוב וידבק בבוראו, וכך יזכה לטוב האמיתי שהנברא יכול לקבל. וכתב עוד (שם פ"ד), שיש אמצעי אחד שמדרגתו למעלה מכל האמצעים שמקרבים את האדם אל הבורא, זהוא תלמוד תודה. וסגולת התורה היא, שמי שיהגה בה בקדושה וטהרה, ובכוונה הנכונה, שהיא עשיית חפצו של הקב"ה, תתעצם בו מעלה עליונה ושלמות גדולה עד מאך.

ומעתה יש לבאר את דברי הגמרא בסנהדריו, שודאי הדבר

הוראת שעה

#### נתינת כבוד לתורה - תנאי לקבלת התורה

[נאמר בשכונת 'מתחם הסופרים', קהילת איילת השחר ב"ב, לציון שנה לאכלוס השכונה].

חז"ל אומרים (יבמת סב:), 'שנים עשר אלף זוגים תלמידים הי לו לרבי עקיבא, מגבת עד אנטיפרס, וכולן מתו בפרק אחד, מפני שלא נהגו כבוד זה לזה'. הם היו צריכים להיות 'מעתיקי השמועה', להיות אלו שמעבירים את התורה לדור הבא, וכל התורה שילמדן בכל הדורות הבאים היתה אמורה להיות בזכותם, אך הם איבדו את הזכות הזו לגמרי. ומדוע? בגלל שלא נהגו כבוד זה בזה. ולכאורה הדבר תמוה, אכן ודאי זה דבר רע מאוד שלא לכבד זה את זה, אבל מדוע איבדו מתמת כן את הזכות להיות 'מעתיקי השמועה'? וגם צריך באור, מה הקשר לימי הספירה שבהם הם מתו?

נאמר במשלי (: לה) 'כבוד חכמים ינחלו'. ואומר על כך רבינו יונה בשערי תשובה (ש": אות מוז), שישנם שלשה טעמים לכך שצריך לכבד את התכמים, האחד, שעל ידי זה דברי החכמים נשמעים ויש בכחם להשפיע על המון העם. השני, שהרואים את כבודם ירצו גם הם לגדול בתורה, וכמאמר חז"ל 'מתוך שלא לשמה בא לשמה'. והשלישי, שעל ידי כבוד התורה דבים יכירו מעלתה ויגדל חשקם בעסק התורה, ויעבדו את השם בלב שלם.

אמנם תלמידי רבי עקיבא שלא נהגו כבוד זה בזה, גרמו בכך שיתסר כבוד התורח בעיני הבריות, ובסנהדרין (צט:) מביאה הגמדא את הפסוק במשלי (מזמ) 'נפש עמל עמלה לו, כי אכף עליו פיהו', ודורשת 'הוא עמל במקום זה ותורח עומלת לו במקום אחר'. ופירש רש"י שם 'תורה עומלת לו, שמחזרת עליו, ומבקשת מאת קונה למסור לו טעמי תורה נסתריה'. וביאר בזה מו"ר הגאון ר' אחרן זכרונו לברכה, שמי שמכבד את התורה, התורה מכבדת אותו, ומבקשת מהקב"ה שיתן לו שכרו. ונמצא, שלתלמידי רבי עקיבא היתה חסרה הזכות הזאת, שהתורה תבקש בעבורם מהקב"ה שיזכו להיות 'מעתיקי השמועה', מאחר ולא כיבדו כראוי להם את התורה וחכמיה, ולפיכך אכן לא זכו לכך. כדי להיות לעתיקי שמועה' צריכים לכבד את התורה!

אנו עומדים כעת במקום שמכבדים את התורה, מייסדים כולל ערב שיהיה בע"ה בהמשך לכל היום, ובכך כל הסובבים יראו את הכבוד שנותנים לתורה, ויכירו בחשיבותה. וכמו שהבאנו מדברי רבינו יונה 'רבים מישני לבבות יעורו משנתם בראותם הדר כבוד התורה, ויכירו מעלתה, ויבא חשקה בלבבם'. וכבוד התורה הזה ישפיע בע"ה על כל השכונה. וזה אכן מתאים לימי הספירה, שכן כל מהות הספירה זה חיזוק כבוד התורה, ולכן תלמידי רבי עקיבא נענשו בזמן זה בדווקא.

הקדוש ברוך הוא יתן לכם הרבה סיעתא דשמיא, שכבוד התורה הזה ישפיע על המקום, שיהפך כולו להיות מקום של כבוד התורה, של השיבות התורה, ובכך יתקדש שם שמים, ויתרבה כבוד שמים, ויהיה זה התחלה של הגאולה השלימה, במהרה בימינו, אמן.

שכ שכ המ

שהאדם נברא להשלים עצמו ולידבק בבוראו, אלא שנסתפקו התכמים כיצד היא הדרך לעשות זאת. ובתחילה נסתפקו שמא די לזה ב'עמל מלאכה', דהיינו שכאשר אדם טורח בהליכתו ללמוד תורה, זוכה על ידי זה לידבק בקב"ה. וכשהסיקו שהאדם נברא ל'ענזל שיחה', עדיין נסתפקו שמא הכוונה בזה שמתפלל להצליח בלימודו [או שעמל לשאול דברי תורה מאחרים ומתגבר על בושתו], ולבסוף מסקינן שהאדם לא נברא אלא לעמל התורה, שרק בזה יכול להשלים עצמו ולידבק בקב"ה [ועיין שם בחפץ חיים שביאר כעין זה].

וכיצד עמלים בתורה? יש בזה שלושה עניינים: האחד, ללמוד בהתמדה ולא לבטל זמן, כמו שכתוב באבות (פ"ב מט"ז) "רבי טרפון אונזר, היום קצר והנולאכה מרובה, והפועלים עצלים והשכר הרבה, ובעל הבית דוחק'. זכתב על כך רבינו יונה שם, 'ובעל הבית דוחק, ואינך כפועל העושה פעולתו בקבולת [-קבלנות], אם יעשה מעט נותנין לו שכר נועט, ואם עשה הרבה נותנין לו שכר מועט, על הנולאכה כולה, ואין הבעלים קפדים. אלא הקדוש בדוך על הנולאכה כולה, ואין הבעלים קפדים. אלא הקדוש בדוך הוא מצוה אותך מלאכת התורה, ולא תלין פעולתה אתך בכל אשר תוכל לעשות, ואם תעבור על מצוותו עונש גדול תיענש, שאין לך רשות להיבטל אפילו שעה אחת'!

הענין השני הוא עמל באיכות הלימוד. צריך להתאמץ להעמיק ולהבין את הלימוד עד הסוף, לא דק 'בערך', אלא להבין באמת. צריך ללמוד את הסוגיא עד הסוף, לחשבן את הרמב"ן כאן עם הרמב"ן בסוגיא האחרת, לחשבן את הרמב"ן לפי הסוגיא, בחור אומר ווארט על הרמב"ן - אבל איך זה מסתדר עם כל הסוגיא? - נו, פעם אחרת אני אגיד על זה תירוץ, ה'פעם אחרת' זה אף פעם לא! זה ביטול תורה באיכות. זכמו שכתב החפץ חיים (שמיה"ל שער התורה פ"א): וכתב בחובת הלבבות, דראוי לאדם לשית אל לבו, אילו הגיע לו ספר ממלך בשר זדם, והיה מסופק בהבנתו, אז יצטער צער גדול עד שיבינהו, וישים כל לבו ושכלו להבין זה. ואם ככה תוא עושה על ספר בשר ודם, שהיום כאן ומחר בקבר, על אחת כמה וכמה על ספרו של מלר מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא, אשר הוא חייו והצלתו, כענין שכתוב כי הוא חייך ואורר ימיך. והנה בעון זה נכשלים כמה בני אדם, שהולכים בכל מאמצי כח להשלים חוקם בהבנת חוקי מלך בשר ודם, ומתרשלים בחוק ספר מלך מלכי המלכים הקדוש ברוך הוא. יזה דומה למה שנאמר בו (דניאל ה כג), 'ולאלהא כספא ודהבא נחשא ופרזלא אעא ואבנא דלא חזין ולא שמעין ולא ידעין, שבחת, ולאלקא די נשמתיך בידיה וכל ארחתר ליה, לא הדרת', עכ"ל.

והענין השלישי הוא בהכנה ללימוד, ובפרט למה שנתבאר שההוא אמינא שהאדם נברא לעמל מלאכה היינו בהכנה לתורה, הרי בהכרח שגם למסקנא יש בזה ענין, להזדז בשהולכים ללמוד, ולקצר את הזמן שעוסקים בצרכי הגוף. יזכנו הקב"ה לעמול בתורה כראוי, להגיע לשלימות, לידבק בקב"ה, ונזכה לגאולה שלמה בב"א.

#### עיונים בפרשה

#### בגדר חיוב 'ביעור' פירות שביעית

ולבהמתך ולחיה אשר בארצך תהיה כל תבואתה לאכול (ויקרא כה ז).

#### שני חלקים במעשה הביעור

ממקרא זה למדו חכמים מצות 'ביעור' פירות שביעית, וכפי שדרשו במסכת פסחים (נב:) 'כל זמן שחיה אוכלת מן השדה האכל לבהמה שבבית, כלה לחיה אשר בשדה כלה לבהמתך מן הבית'. כלומר שמאותה שעה שמין הפירות אינו קיים בשדה, חייבים לבערו מן הבית.

והנה, במשנה במסכת שביעית (פ"ט מ"ח) מובאת שיטת ר' יוסי [לפי גירסת הריבמ"ץ הרא"ש יהר"ש], שאם הפקיר את הפירות בזמן הביעור רשאי לאוכלם לאחר מכן. וביארו המפרשים [הנ"ל]. שאופן הביעור הוא על ידי שמוציא את הפירות מרשותו, ועומד בשוק ואומר בפני שלשה 'אחינו כל בית ישראל, כל מי שצריך ליטול יבוא יוסול', ומאותה שעה רשאים הכל לאכול מפירות אלו, בין עניים בין עשירים, ואף הוא עצמו יכול לחזור ולזכות בפירות לאחר שהפקירם, ויכניסם לביתו ויאכלם.

ומבואר מדבריהם [וכן מדברי הירושלמי שהביא הר"ש, ודלא כביאור הגר"א בירושלמי פ"ט ה"ה], שכדי לקיים מצוות 'ביעור' בפירות שביעית

צריך לעשות שני דברים: א. להוציאם מביתו. ב. להפקירם בפני שלשה אנשים בשוק, ולהכריז שכל הרוצה ליטול יבוא ויטול. ולכאורה צריך ביאור, מדוע צריך להוציא הפירות מביתו, הרי יכול הוא להשאירם שם. ולהודיע בפני שלשה בשוק שכל הרוצה רשאי לבוא וליטלם מביתו. עוד יש לדקדק, מדוע צריך להכריז ולומר 'אחינו כל בית ישראל כל מי שצריך ליטול יבוא ויטולי, ולא די לומר בפשיטות 'פירות אלו הפקר הם'.

#### שני דינים בגדר הביעור

וגראה שמבואר כאן חירוש, שמלכד דין 'הפקר'
שצריך להחיל על הפירות יש כאן דין נוסף, שצריך
לתת אפשרות לכל ישראל לזכות בפירות אלו, שזה
ענין ה'ביעור', שיהיו הפירות במצב כזה שהם
ראויים לכל ישראל, ולכן אם אדם נמצא בביתו
ומפקיר את פירותיו ומיד חוזר וזוכה בהם, באופן
כזה לא נחשב שיש אפשרות לכל אחד לזכות.
יכן אם יפקיר מתחילה לשעה אתת בלבד אינו
מקיים בכך מצוות 'ביעור', אף שבאותה שעה אכן
היתה אפשרות לכל ישראל לזכות בפירות, שכן
צריך שיהיו הפירות במצב שכל אחד יכול לבוא
ולקחתם לעצמו לעולם, ולא רק לשעה אחת, ולכן

בהם, ורק לאחר מכן יכול להכניסם לביתו, מאחר וכבר היו במצב כזה שכל אחד מישראל יכול היה לזכות בהם לעולם.

#### יישוב קושיית רעק"א במסכת שביעית

והנה שנינו במסכת שביעית (פ״ח מ״ז), 'אין מבשלין ידק של שביעית בשמן של תרומה, שלא יביאנו לידי פסולי. וביארו הריבמ״ץ והר״ש, שהכונה בזה שלא יביא את התרומה לידי פסול, לכשיגיע זמן ביעור הירק של שביעית. והקשה עליהם בתוס' רעק״א שם, מדוע יש לחוש שיבוא השמן לידי פסול בזמן הביעור, הרי יכול הוא להפקיר אותו קודם הביעור, ילאחר מכן יהיה מותר באכילה לכולם, ונמצא שאין כאן פסול כלל.

אמנם לפי מה שנתבאר, שמלבד דין 'הפקר' יש 
דין נוסף ב'ביעור', שצריך שהפירות יהיו במצב 
שכל ישראל יכולים לזכות בהם, ניתן ליישב את 
קושיית רעק"א, ולומר שאי אפשר לקיים מצוות 
ביעור בירק של שביעית שנתבשל בשמן של 
תרימה, שהרי גם אם יפקירני איני ראיי לכל 
ישראל, אלא לכהנים בלבד, ונמצא שאינו מקיים 
מצות ביעור על ידי ההפקר, ונאסר השמן באכילה 
לאחר הביעור, ושפיר נקטה המשנה 'שלא יביאנו 
לידי פסול'.

#### משנת הישיכה מתוך סדרת ועדי הדרכה לבני ישיבה

#### לימוד המוסר (א')

ביחס לספרי מוסר כאופן פרטי, וללימוד המוסר באופן כללי, קיימת טעות בעולם, שחושבים שהמטרה היחידה של לימוד המוסר היא שיתפעל האדם מאיזה קטע בספר המוסר, וייכנס בו רגש חזק של התעוררות באותו עניין, ומתוך כך יהיה לו רצון גדול להתחיל ללמוד בהתמדה ולקיים את כל המצוות כראוי, וממילא כבר יגיע לכל המעלות הגדולות. ומה שקורה בפועל, שבאים ולומדים בסדר מוסר, ו... שום דבר לא קורה. וכתוצאה מכך בחור מגיע למסקנה ברורה שלימוד המוסר יזה לא בשבילו׳, ואין לו שום תועלת ממנו, שהרי הוא למד מוסר ואף על פי כן שום דבר לא השתנה אצלו. ובפרט כשניסה לעשות כן במשך תקופה מסוימת ולא עלתה בידו. אמנם זו טעות גדולה!!.

אמת הדבר, שאדם שלומד הרבה מוסר מגיע לפעמים להתעוררות גדולה עקב הלימוד, אבל זו בוודאי לא התכלית היחידה של לימוד המוסר, כלל וכלל לא. צריך לדעת שישנם עוד כמה דברים שבגללם חייבים ללמוד מוסר.

הדבר ראשון הוא 'תזכורת'. וגבאר הדברים: לכל אדם יש בדרך כלל עליות וירידות בחיים, בכל השטחים, בלימוד, בהתמדה, בכל

דבר. היה אברך באמריקה שסיפר לי שבכל תחילת זמן הוא מתחיל מצוין, לומד שלשה חדשים בהתמדה רבה, ואז קורה לו משהו, והוא יורד ויורד, ובסוף הזמן כבר לא נשאר לו מזה כלום. וזה דבר שיכול לקרות לכל אחד. אמנם אם אדם לומד מוסר יש לו תזכורת, שאף על פי שעתה הוא בירידה, מכל מקום לאחר מכן תבוא העלייה. אבל אם אין לו את התזכורת הזו שבאה על ידי לימוד המוסר, אזי מיד הוא מתייאש מעצמו, ולאחר מכן הוא כבר יורד עוד ועוד חלילה.

המוסר מהוה 'תזכורת' לאדם בכל השטחים, בלימוד, ב'בין אדם לחברו', בקדושה, בכל תחומי החיים. וכשיש תזכורת זה מוגע את התדדדרות הבאה מחמת ייאוש, שזה מה שקורה בדרך כלל, יש יאוש, ואחריו התדרדרות, וזה מביא עוד יותר ייאוש, וממילא עוד התדרדרות, וכך הלאה. אבל כשאדם לומד מוסר, מיד הוא נזכר 'מי אני ומה אני, ומה התכלית שלי בעולם', ותופס את עצמו. ואפילו אם לומד מוסר מבלי להרגיש התפעלות גדולה, מכל מקום די בכך שזוכר את ההחלטות הטובות שהחליט בעבר, את הקבלות שקיבל על עצמו, וזה מונע ממנו להמשיך ולרדת. אבל בלי לימוד המוסר שוכחים, וממילא חוזרים ונופלים חלילה.



### ממרן רבינו הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט״א

פרשת בהר בחוקותי תשפ"ה

#### + ווי העמודים וחשוקיהם + שאלה משולחנו של מרן שליט"א

#### לא זוכר אם ספר ספירת העומר, האם יבדוק במצלמות

שאלה. התפללתי מעריב בבית הכנסת, זכשהגעתי לספירת העזמר התחלתי להסתפק אם ספרתי אתמול ספירת העזמר או לא. ב"ה אני ברוא זלא סובל מאלצהיימר ח"ו, אלא שלא זכרתי את הספירה של אתמול. מצד אחד אני זוכר ברוא שהייתי אתמול בבית הכנסת והתפללתי שם מעריב, ומסתמא ספרו ספירת העומר וגם אני ספרתי, זמצד שני אני לא זוכר את הספירה של אתמול.

אמרתי לעצמי, הרי ההלכה שאם אדם מסתפק אם ספר אתמזל או לא, יכול להמשיך לספור עם ברכה [כי יש כזה ספק ספקא, ספק אם כל הארבעים ותשע ימים הם מצווה אחת, וכיון שהפסיד יום אחד אינו יטול יותר לספור עם ברכה, או שכל יום זה מצווה בפני עצמה, ומי שהתסיר יום אחד יוכל להמשיך לספור עם ברכה, זכך הוא דעת רוב הפוסקים. זעוד ספק אם ספרתי אתמול, ונפסק שכיון שיש ספיק ספיקא אפשר לספור עם ברכה], זכך עשיתי שספרתי עם ברכה. אבל אחר כך חשבתי, מדוע אני צריך להסתפק, אתקשר לגבאי של בית הכנסת ואבקש ממנו לבדוק במצלמות של בית הכנסת, מה עשיתי במניין שהתפללתי בן אמש.

לאחר כמה דקות מתקשר אלי הגבאי ואומר, החזן אתמזל במעריב היה חזן מהיר, זרואים שאתה התפללת לאט, וכשגמרת את תפילת שמזנה עשרה כבר כולם היו בתוץ, זמרוב התלהבות של תפילת שמזנה עשרה ארוכה בכוזנה, פתחת באמירת 'עלינו לשבח', ויצאת התוצה בלי שספרת ספירת העומר!

בעת הסתפקתי בג' ספיקות. א. האם לאחר שהגבאי אומר שלפי המצלמות לא ספרתי ספירת העומר, יהיה אסור לי יותר לספור עם בברכה, ב. האם עשיתי טוב שבדקתי במצלמות בכדי לפשוט את הספק?, ג. האם כהיום מי שיש לו ספק אם ספר אתמול ספירת העומר בביהכ"ב, צריך לבדוק במצלמות האם ספר, כיון שיש ספק ספיקא דאיכא לבדורי, או שמא כיון שעל פי החלכה מותר לו לספור עם ברכה, ובפרט שלדעת רוב הפוסקים כל יום היא מצווה בפני עצמה, לכן אין צריך לבדוק, ויכול לספור עם ברכה בלי בדיקה?

תשובה. יש כמה צדדים להקל שלא יבדוק, א. כי זה טירחא, ב. כי ממילא לא יתברר כל הספיקות, ג. כי אין ריעותא לפנינו, ד. כי דעת רוב הפוסקים שאפשר לספור עם ברכה גם אם שכח יום אחד.

#### מקורות וגימוקים

הנת כתב הרמ"א (יו"ד סימן קי ס"ט) שיש להתיר מכח ספק ספיקא גם איסור ראורייתא, אף שאפשר לברר על ידי בדיקת הריאה, מ"מ אין לחוש. אולם בש"ך (ס"ק סו) כתב שדעת הרשב"א שאם יכולים לברר על ידי בריקה צריך לברר. וכתב, נראה רהיכא ראפשר לברוק, כגון שהוא לפנינו, ואין הפסד בדבר יש לברוק, אבל בלאו הכי אין להחמיר.

ובפרי מגדים (יו"ר סימן שפר ס"ק סו) כתב שבדיקה על ירי טורח אין צריך, אבל אם זה רבר קל שצריך לשאול אדם אחר, צריך לשאלו, וכמו שאמרו במסכת פסחים (רף ר ע"א) שאף שכל הבתים בי"ר ניסן בחזקת ברוקים מחמץ, אבל אם בעל הדירה נמצא כאן אין סומכים על כך, אלא צריך לשאול אותו אם הבית ברוק.

ויש להםתפק איך נקרא הבירור כאן, אם זה נקרא בירור קל שנמצא לפנינו, כשצריך לבקש מהגבאי שיחפש במצלמות לבדוק מה היה אתמול, או שמא אף שבשבילו זה קל לשאול, אבל לגבאי זה מסובך לחפש במצלמות, ואולי אין צריך. ומסתבר שזה תלוי בגבאי ובמצלמות, דאם באמת לא צריך לטרוח וזה בדיקה קלה, זה נקרא בקל, אבל אם צריך בשביל זה טירחא, אין צריך לבדוק. אלא שיש לומר שבעניננו אין צריך בכלל לבדוק, משני טעמים:

א. כי בירור ספק ספיקא נקרא כשאפשר לפשוט את הספיקות, אבל בעניננו אי אפשר לפשוט את שתי הספיקות, אפשר רק להוריד שמספק ספיקא זה יהפוך לספק אחד, אבל את הספק אם זה מצוה אחת, או שכל יום זה מצוה בפני עצמה אי אפשר לפשוט, ואולי באופן זה אין צריך לפשוט.

ומצינו בזה מחלוקת הפוסקים, בחוות דעת (בית הספק, דיני ספק ספיקא, ס"ק לה) כתב, דדוקא במקום דאיכא לברורי שני הספיקות, אז דווקא חייב לברר, מה שאין כן כשלא יתברר אלא רק ספק אחד אין צריך לברר, וכן כתב בשו"ת גודע ביהודה (מהדו"ק יו"ד סימן מג ד"ה אומר אני, ובסימן נז ד"ה הנה ביו"ד), ויעו"ש שהש"ך סובר שגם בזה צריך לברר.

וסברת המחלוקת היא, האם צריך לברר את הספיקות כדי שיהיה לנו בירור מה החלכה, אבל היכא שממילא לא יתברר לנו, מה לנו לבדוק, או שמא כל ספק שאפשר לברר אינו בגדר ספק, וממילא כיון שאפשר לברר, יש כאן רק ספק אחד.

ב. מו"ר מרן הגר"י אברמסקי זצ"ל בחזון יחזקאל (כתובות פ"א ה"א) האריך במחלוקת הראשונים בספק ספיקא שאפשר לברר, וכתב שרש"י סובר שצריך לברר, והתוס' סוברים שאין צריך לברר, וטעמם שאם יש ספק ספיקא כאילו שאין כאן איסור כלל יעו"ש, ושיטת רש"י שצריך לברר כיון שיש ריעותא לפנינו אף שיש רוב צדדים להיתר, צריך לברר.

ולכאורה יש לומר שאם אין שום ריעותא, אז גם לשיטת רש"י אין צריך לברר, ובעניננו שאין כאן דיעותא, שהרי התפלל מעריב בציבור, והציבור ודאי שספרו, ובמקום שמתעודר לו ספק ללא דיעותא, לכאורה לכו"ע אין צריך לברוק, ויכול להמשיך לספור עם ברכה. ובפרט שדעת רוב הפוסקים שאפשר להמשיך לספור עם ברכה, גם אם שכח יום אחד לספור, וזה רק חומרא בעלמא שלא לספור [לחוש לדעת הבה"ג], וממילא יכול לספור עם ברכה, ואין צריך לבדוק.

אמנם לאחר מעשה, שהגבאי כבר בדק במצלמות וראה שלא ספר, והוא זוכר שלאחר מכן [כשיצא מבית הכנסת] בווראי לא ספר, א"כ אינו יכול שוב לספור עם ברכה, כי אמנם למצלמות אין דין של עדות, אבל יש להם דין של ידיעה ברורה, וכיון שיש כאן ידיעה ברורה שלא ספר, שוב אינו יכול לספור עם ברכה.

#### • תורת חמד | מענייני הפרשה •

וְבְי יְמוּהְ אָחִיהְ שַּמָּהְ וְּנְמְּפֵר לָהְ לֹא תַעֲבֹד בוֹ עֲבֹדֶת עָבֶד (כה, לט). ופירש רש"י, עבודת עבד, עבודה של גנאי שיהא ניכר בה כעבד, שלא יוליך כליז אחריז לבית המרחץ ולא ינעול לו מנעליו, עכ"ל. והנה מצאנו במסכת קידושין (דף כב ע"ב), כיצד קונים עבד כנעני בחוקה, התיר לו מנעלו, אז הוליך כליז אחריז לבית המרחץ, הפשיטו הרחיצו סכו עדדו הלבישו הנעילו הגביהו, קנאו. וביאר הר"ן (דף ת ע"א מדה"ר) שפעולות אלו הם מלאכת עבדות, דדכוותה בעבד עברי אסור, דרשינן לא תעבוד בו עבודת עבד, שלא יוליך כליז אחריז לבית המרחץ, לפי שהיא מלאכת בויון, עכ"ל. אמנם תלמיד עושה כן לוי, כל מלאכות וכדאמרינן בכתובות (דף צו ע"א) א"ר יהושע בן לוי, כל מלאכות שהעבד [כנעני] עושה לרבו - תלמיד עושה לרבו, זכן פסק השו"ע

והנה נאמר במסכת בבא מציעא (דף מא ע"א), שרבי יותנן התקשה לבאר את המשנה של 'תבית', הרישא והסיפא יחדיו לפי שיטת תנא אחד, ואמר שמי שיבאר לו המשנה 'אליבא דחד תנא' אז הוא ישמש אחד, ואמר שמי שיבאר לו המשנה 'אליבא דחד תנא' אז הוא ישמש אתו כעבודת תלמיד לרבו, ויוליך את כליו אחריו לבית המרחץ, וצ"ב מדוע ר' יותנן בחר דווקא את הפעולה של הולכת כלים לבית המרחץ, ולא שאר פעולות כהתרת מנעל וכיו"ב. ונראה שר' יוחנן בא לבטא את אהבת התורה המופלגת שלו שהיה מוכן להתבוות עבור כל הבנה בתורה, ואמר שיהא מוכן לשמש אפי' פעולה שנעשית בפרהסיא לעין כל, משא"כ שאר הפעולות נעשים גם בחדר סגור מאין רואים. וכבר הפליגו חז"ל במדרש (ויק"ר ל, א) שכשמת ר' יוחנן, היה דודו קורא עליו 'אם יתן איש את כל הון ביתו באהבה שאהב ר' יוחנן את התורה, בוז יבוזו לו' [וע"ע במדרש רבה (שיר השירים ח, ז), ובשו"ת באר שבע (סימו יא)!.

בי לי כְנֵי יִשְׂרָאֵל עַבְּרִיב עַבָּר הַב אֲשֶׁר הוֹצְאתִי אֹתְם אֱאַרֵץ מַצְרִיב אַת בְּיִ הֹי הנה שני פסוקים לאחר מכן, כתיב 'את שבתותי תשמורו זמקדשי תיראו אני השם' (כו, ב), וכתב הנצי"ב ר'את שבתותי תשמורו' בא לזמר לנו: 'אפילו נמכר לעובד כוכבים, ובכלל 'שבתותי' ימים טובים גם כן, כמו שכתבתי בספר שמות (לא, יג). ואסור לעשות אפילו מלאכת אוכל נפש בשביל האדון, דדווקא לכם מותר, כידוע', עכ"ל.

זיאך לכאורה פשיטא שאסזר, כי הרי נאמר (שמות יב, טז) 'אך אשר יאכל לכל נפש הוא לבדו יעשה לכם', ודרשו חז"ל במסכת ביצה (דף כא ע"ב), לכם ולא לעובדי כוכבים, זלמה התודה צריכה לרמוז לזה בפסזק נוסף. זאולי אפשר לתרץ דבא להשמיענו דאע"פ שעל ידי שהישראל יבשל לאדונו הוא יקבל ממנו עוד אוכל, וא"כ היה צד לומר שזה נקרא שמבשל עבור עצמו, בכל זאת אסזר, כי עיקר הבישול הוא לעכו"ם, והוא יתן לו משלו. והדבר דומה למבואר במסכת ביצה (דף יט ע"א) דנדרים ונדבות לא קרבים ביו"ט, זאע"פ שיש חלק לכהנים, משולתן גבוה קא זכו, וכך בעינונו משולחן הנכרי יזכה.

[ולא דמי למבואר בשו"ע (או"ח סימן תקיב ס"ב) 'בני החיל שנתנו קמח שלהם לישראל לאפות להם פת, אם אינם מקפידים כשישראל נותן ממנו לתינוק, מותר לאפות להם', וביאור הדבר שהרי אם לא יאפה כל הפת לא יוכל ליתן לתינוק אפילו פת אחת, וא"כ כל האפיה בשביל פת זה שנותן לתינוק, וכיון שאינו מיחד איזה פת יתנו לתינוק, מצינו למימר על כל אחד ואחד שזהו שיתננו לתינוק, וא"כ אולי ה"ה בעינונו, שאם לא יבשל עבור הגוי יתסר לו. דיש לומר, דהתם הלחם של ישראל, משא"כ בעינונו. זעוד שאף שם כתב המשנ"ב שאין לסמוך על קולא זו רק בשעת הדחק, זכ"ש כאן שהלחם אינו של הישראל].

#### • מעשה חמד • מהנעשה והנשמע בבית מרן שליט"א

בליל שב"ק (פרשת אמור) נשא רבינו דברי חיזוק אקטואליים לרגל המצב בהיכל ביהכ"ג 'המרכזי' ברמת אלחנן, כאשר בין הדברים אמר: "עלינו לדעת, כי בתקופה הזו אנחנו רואים כאן בארץ ישראל ניסים שלא כדרך הטבע, כל כך הרבה פצצות הם משגרים לכאן, ולא מצליחים לפגוע בגוף ונפש, ברוב רחמיי וחסדיו של השי"ת. וגם בערב שבת האחרון, ניסו לשגר טיל ולפגוע בשדה התעופה, וב"ה לא הצליחו. מדוע הם לא הצליחו? כי יש לומדי תורה! בזכות לומדי התורה יש ניסים ונפלאות לכל עם ישראל!

"עוד צריכים אנו לדעת, כי בזכות לימוד התורה יש לנו בכלל זכות לשבת בארץ ישראל, ויש להביא בזה דברים נפלאים שכתב רבינו דוד שלמה אייבשיץ זצ"ל, בעל 'לבושי שרד' על שר'צ (זי"ד ואו"ח), בספוז הקדוש 'ערב' נחל' (פרשת שלח, דרוש ב'), וזה לשונו: '...כי הענין כך הוא, כי מה שכבשו ישראל את הארץ שלא כדרך הטבע, היינו לפי שהתורה היא דפוס העולם, נבתורה נברא העולם, וארץ ישראל הוא אדוק בתורה, וכל חלק ממנה - חיותה הוא מחלק תורה המתייחס אליה, וכאשר קבלו ישראל התורה וקיימוה, נמצא כל חיות ארץ ישראל היה בידם, לזאת כבשוה בלי עמל ויגיעה", עד כאן לשון קדשו. ומבואר בדבריו שכל מה שהצלחנו לכבוש את ארץ ישראל בתחילה, מיד שבעה עממין, שהרי זה היה שלא כדרך הטבע, הכל היה רק בזכות התורה וקיום המצוות. ועוד למדנו מדבריו שכל דבר שמוסיפים בלימוד התורה, התורה נתורה נתורה.

- "וממילא אם אנו רוצים להוסיף זכויות בשמירה והגנה על יושבי ארץ הקודש, התשובה היא רק לחזק את לימוד התורה. כשהתלמידי חכמים יושבים בבית מדרש ושקועים בתורה הקדושה, ולומדים ומתווכחים בעומקא דשמעתתא, הם גורמים שהקב"ה יתמלא רחמים עלינו, ושאומות העולם לא ישלטו עלינו! באיזה אומה מוצאים דברים כאלו? שיש צרות מכאן וגזירות משם, נלחמים בלומדי התורה מבית ומבחוץ, ובכל זאת שמך לא שכחנו, ויושבים רבבות לומדי התורה ושקועים בהוויות דאביי ורבא, ואין להם בעולמם אלא ד' אמות של הלכה בלבד. זה רק האומה היהודית! וברוד כשמש שאך ורק בזכות לימוד התורה וקיום המצוות, הקב"ה יחוס וירחם על שארית צמו, "כליס את שומאעו תחתינו, ויביא את גואל צדק במהרה בימינו!", סיים רבינו את דבריו.

- בהקלטה ייחודית ונורגשת, שהתפרסמה השבוע בקו 'שיח יצחק' נשמע נכד רבעו הרב חיים מלין, מציג בפניו את היוזמה החדשה והמרשננת, המביאה בכנפיה תקווה וציפיה רבה לאלפים: ״ש היום הרבה אנשים שסובלים ומתמודדים עם בעיית הגמגום, כאשר הם לא יכולים לדבר טוב בצודה תקינה, וזה סבל ופחד, אנשים כאלה מפחדים לדבר ולפצות את פיהם בציבור או בפני קהל, והם מאד סובלים מזה, הם מרגישים שהם לא יכולים ולא מסוגלים למסור שיעורים לדבר ברבים, וממילא זה מקטין להם את הערך העצמי שלהם. הבעיה היא שאין גוף מסודר שמטפל בזה, אין ארגון שלקח על עצמו את הבעיה הזו, זה היה תחום שיחסית היה מוזנח. כעת הגיע יהודי תלמיד חכם, שהוא עצמו אברך חשוב, הסובל מזה, והקים קו חדש, המכונה בשם 'האמנתי ואדבר'. בקו מאוגדים קבוצה גדולה של אברכים ובחורים המתמודדים עם גמגום, והרעיון של הרב שהם ידברו ביחד ויגידו עיצות וחיזוקים זה לזה, ויעלו את הבטחון העצמי, הם ביקשו שאשאל את סבא על הענין, לשמוע איזה דבר חיזוק, עבור אותם אנשים שמגמגמים ולא יכולים לדבר כדבעי'. - רבינו: 'אני יגיד לך, היה בן אדם אחד שהוא בחיר המין האנושי, קראו לו משה רבינו, הוא היה מגמגמם, אוי ואבוי כמה שהיה מגמגם, היה אותיות שבכלל לא היה יכול להוציא אותם מהפה, הוא אמר להקב"ה 'כי כבד פה וכבד לשון אנוכי', והוא הגיע לדרגה הכי גבוהה של מסירת התורה, עם הגמגום. הגמגום שלו היה איזם ונורא, והיה סיבה לכך הרי, משום שהכנים לתוך הפה גחלת ושרפה לו את הלשון. ותראה איך שהוא הצליח, מוסר התורה של עם ישראל **זה הוא, המגמגם הדה....**". הנכד: "אז מה סבא אומר לאותם אנשים, גם לשאוף להיות כמו משה רבינו?", רבעו: **"קודם** צריך להגיד להם מי זה משה רבינו, מבחר המין האנושי, והוא אמר להקב"ה אני לא יכול לדבר כי כבד פה וכבד לשון אנוכי, והקב"ה אמר לו (שמות ד, יא) 'מי שם פה לאדם או מי ישום אילם או חרש או פקח או עור, הלא אנוכי השם', <mark>ומשה היה מוסר התורה, עם ה'כבד פה וכבד לשון' שלו'.</mark> הנכד: 'אני בטוח שזה מאד יחזק אותם, אני אמסור להם את זה בשם סבא, הם גם ביקשו אם סבא יכול לברך את כל הקבוצה", רבינו: **'בוודאי..., תגיד להם עוד דבר, שבשעה שהיה** הפגזה על תל אביב, האיטלקים הפציצו במלחמת העולם השניה, ואני גרתי בתל אביב עם הוריי, והיתה אזעקה, והם הפגיזו מאד את תל אביב, התחלתי לגמגמם, והייתי כבד פה וכבד לשון. ברוך השם יצאתי מזה, אז הם גם יצאו מזה...'. הנכד: "אמן. אני יכול להגיד להם את זה, לספר להם, לקבוצה?", רבינו: **'ביקשתי להגיד להם את זה"**..., הנכד: 'אני בטוח שזה מאד מאד ירומם אותם ויחזק אותם. יש איזה סגולה להתחזק שיהיה לישועת אלה המתמודדים בזה, סבא מכיר איזה סגולה? מישהו הציע שאם לומדים הלכות שמירת הלשון, אז מידה כנגד מידה ה' יעזור שהפה יתרפא', רבעו: 'לא שמעתי, אבל יכול להיות שזה אמת'.

- מנהלי הקו מציינים כי דברי החיזוק המיוחדים של רבים, עורח הדים רבים בקרב מאזיני הקו, וגרמו לחיזוק רב בקרב המונים מבין המאזינים, לשמוע את גדול הדור מתייחס בפחסרוט להתמודדותם האישית, ומפיח בהם קרני אור ותקווה, טללי חיזוק ושמחה. ובייחוד החשיפה כי מון עצמו בילדותו התמודד עם בעיה זו, ואף על פי כן יצא מזה יגדל וצמח לאחד מגדולי ישראל, ובפרט כח דיבורו הגדול, כאשר הדברים ידועים ומפורסמים כי שיעוריו ודרשותיו מתייחדות בבהידותן ובמתיקותן, ומקצה העולם ועד סופו מאזינים בשקיקה ובצמאון לכל היוצא מפה קדשו. דבר זה לכשעצמיו, מקנה בטחון עצמי ואמונה ובטחון, כי גם אלה המתמודדים כיום עם בעיית הגמגום, לא ירחק היום ויזכו לגדול ולצמוח ולמלאות את תפקידם נאמנה, ואף למסור שיעורים/הרצאות/דרשות בפני המונים, בבהירות וברהיטות, בטוב טעם ודעת.

- [ ההקלטה הנ"ל הוקלטה עבור הקו החדש **'האמנתי ואדבר**', אותו מנהל הרב **חיים אקר** שליט"א, הקו מיועד לגברים בלבד. המעוניינים להצטרף לקו, לשמוע, להתחזק, ולהתעודד, יכולים לפנות למנהל הקו במספר פל 5548511242. ילאחר אישור הרשמה יוכלו להאזין לתוכן המחזק, באם יש לכם קודבי משפחה, או ידידים ומכרים, המתמודדים עם סוגיה זו, כשו עמהם חסד, ותיידעו אותם (ברגישות ובעדינות) אודות היוזמה החדשה, ותהיו שותפים בזכות הגדולה, לגמול עמם חסד].

#### אחורה נא חידה

#### ביצד יתכן שאינו אוכל, אך צריך ליפול את ידיו לסעודה?

(התשובה לחידה, אי"ה בשבוע הבא, החידה מאת ידידינו הרב אתי חזגי שליט"א)

תשובה לחידה מגליון קודם:ב<mark>ירך בכוונה על פרי שכשר לאכילה, וענו השומעים אמך על ברכתו (כדץ), ולאחר שאכל</mark> (כדץ) חצי מהפרי (והפרי לא נשתנה) – צריך לברך שוב (אע"פ שלא נמלך, ולא הסיח דעתו, ולא יצא לחוץ)?

תשובה. גוי שנמד להתגייר, ונימול לשם גירות, ולפני שטבל במקווה בירך על פרי [ונונים אמן גם אחר ברכת גוי (שו"ע או"ח סימן רטו ס"ב)], ולאחר מכן טבל לגירותו, וממשיך לאכול התפוח, חייב לברך שנית אע"פ שלא הסיח דעתו, משום שבתחילה היה גוי, וכעת הפך למהות אחרת – לגד צדק, וכקטן שנולד דמי, וכמו שישראל אינו יוצא יד"ח אם שמע ברכה מגוי, כי אינו בר חיובא, הכ"ל הגר אינו יוצא יד"ח בברכה שבירך בעודו גוי [אך קטן שבירך ברכת הנהגין כמה רגעים לפני שהגדיל, ובאמצע אכילתו הפך להיות בן ה"ג, יש שכתבו (עי" חנוך לנער פ"ג הערה יב) שא"צ לחזור ולברך על המשך אכילתו].

#### • הליכות חמד • ליקוטי פסקי הלכה מתורת מרן שליט"א

[כל הפסקים בשבוע זה, מתומצת מעצם כתי"ק של רבינו, שברובו עדיין לא נרפס]
א. אדם הסובל ממחלת נפש שתוקפת אותו בימים מסוימים וביתר הימים הוא
בר דעת, וביום שהיה שוטה ספר ספירת העומר, נראה שאינו ממשיך לספור
בשאר הימים עם ברכה, משום שבזמן שהיה שוטה היה פסור מהמצוות.

כ. חולה שהתעזרר מניתות זהוא מטושטש, וחברו ידע שלא ספר ספירת העומר בלילה הקודם, ואמר לו שיאמר אחריו 'היום כך זכך ימים בעומר', נראה שיספור בימים שאח"כ כלא ברכה, כיון שבהיותו מטושטש אינו יודע מה הוא אומר, ואינו מבין אן זוכר מה שעשה ומה שאמר, ולא הועילה לו הספירה.

ל. כל אדם, טרם בואו לברך על הספירה, יחשוב בליבו מספר הימים. אותם המסתכלים בלוחיות שעל גבי העמוד או בסידור עצמו, ורואים את המילים המפורשות שצריכים לספור באותו יום, כגון 'היום חמשה ימים בעומר', צריכים לכוין שלא לצאת באה ידי חובה, משום שאם יהרהרו את המילים המפורשות של הספירה, נכנסים לספק של 'הרחר כדיבור'.

ל. לכתחילה אין ראוי לעבור ניתוח במיתרי הקול בימי הספירה, אך מי שעבר ניתוח כזה זאסור לו לדבר זאף לספור ולומר כמה מילים [או אדם המחובר למכשיר הנשמה], ורוצה לקיים מצוות ספירת העומר, נראה דיעשה כל מה שבידו, וכדלהלן: א. יהרהר את הספירה בליבו, ומהני לשיטת הרמב"ם דבכל התורה הרהזר כדיבור. ב. יבקש מתבירו שיזציאו ידי חובתו, ויצא יד"ח לשיטות שגם בספיה"ע אפשר להוציא אחרים יד"ח. ג. יכתוב על גכי נייר, היום כך וכך בעומר, ויצא יד"ח הסוברים דכתיבה כדיבור [אך בערב שבת עיצה זו לא מועילה, שאם יכתוב ואח"כ יקבל שבת, הרי זה תרתי דסתרי]. ד. יתכן שאע"פ שאינו מוציא מילים באמצעות מיתרי הקול, כי אם בשפתיים כלבד, מהני.

ה. לא ספר ספירת העזמר בלילה, וגם לא ביום, ו**נוכר ביום כין השמשות,** וספר אז בלא ברכה, סופר בשאר ימים בלי ברכה. דהוי ספק ספיקא שמא לא דילג כלל, ואת"ל שדילג, שמא כל יום מצוה לעצמה. זגם אם דעתו נוטה יותר לומר כלל, ואת"ל שדילג, שמא כל יום מצוה לעצמה. זגם אם דעתו נוטה יותר לומר שלא ספר, אך אינו בטוח בכך [שאי"ז ספק ספיקא גמור] מסתבר שאינו יכול לספור שאר הימים בברכה.

ו. הזלה הזקוק לעבור ניתוח דחוף בלילה, ולא זוכל לספור בלילה, וגם לא ביום שאחריו, יספור בבין השמשות שלפניו בלא ברכה. זאם לא יוכל לספור בבין השמשות, יספור בבילג המנחה. וראוי שיחשוב החולה בדעתו, שאם ברגע האחרון ידחה הניתוח, ויוכל למנות בלילה, אינו רוצה לצאת בספירה זו, זאז כשיגיע הזמן של צאה"ב יברך זיספור. אך הדעת מטה שבשאר הימים לא יוכל לספור בברכה על סמך ספירה זו של פלג המנחה.

א. מי שהאריך בשמו"ע של מוע"ש, וכעת עומדים לפנין קידוש לבנה או ספירת העומר, יש לדון מה יקדים. זוה תלוי האם מסתכלים על התדיר שבפועל, זא"כ ספיה"ע קודמת שהיא תדירה בשנה במספר הפעמים, או דלמא קידוש לבנה קודמת שנוהגת בכל זמני השנה, וצ"ע.

ח. נחלקו הפוסקים לגבי קשן שהגדיל ונהיה בר מצוה בימי ספירת העומר, וספר מיום הראשון עד הגיעו למצוות, האם ימשיך לספור בברכה גם לאחר שנתחייב במצוות, אן שמא נחשבת ספירתו בימי קטנות כאילו לא ספר, הואיל ולא היה בר חיובא. והמנהג הוא לספור בברכה.

ם. קטן שאביו רוצה לחנכו לספור ספירת העומר עם ברכה, אך כבר עברו כמה ימים מתחילת הספירה שלא ספר, נראה שאפשר לבוך עמו, שלא גרע מכל אדם הרוצה לחנך את בנו לברך ברכה. אלא שגדול השומע ברכה זו אסזר לז לענות אמן, אא"כ עונה גם את ה'אמן' מטעם חינוך לברכות ועניית אמן.

#### הודעה עשעחתו

בס"ד הוקם קי עדכונים מבית מערכת

#### 'דברי חמד'

בו יהיה ניתן להתעדכן על זמני השיעירים יהשיחית השונים שנשמעים מעת לעת מפי קדשו של מרן רביני שליט״א וכן מדי ערב שכ״ק חיכן ישהה רבינו בשבת

מספר הקו – 6077–6077

שימו לכ. בקי זה יהיי עדכונים קצרים בלבד להאזנה לפסקי החלכה המתעדכנים ממרן שליט"א האזינו לקו "שיח יצחק"

04-376-0582

k.gilyonot@gmail.com "יו"ל ע"י מערכת "קיבץ גליינית" להנצחות ולהקדשות ניתן לפנות: 3145900

## מתורת מרן הגאון רבי מאיר גריינימן שליט"א



#### בענין הונאת דכרים

#### ולא תונו איש את עמיתו ויראת מאלו' וגו' [כ"ה י"ז]

כתב רש"י (מתו"כ) כאן הזהיר על אונאת דברים שלא יקניט איש את חבירו ולא ישיאנו עצה שאינה הזגנת לו לפי דרכו והנאתו של יועץ. וא"ת מי יודע אם נתכוונתי לרעה לכך נאמר ויראת מאלו' היודע מחשבות הזא יודע. כל דבר המסור ללב שאין מכיר אלא מי שהמחשבה בלבו נאמר בו זיראת מאלו'. הנה ברם מה שכלל רש"י עצה שאינה הוגנת לא ידעתי למה זלא הוזכר זה בלאו זה לא בתו"כ זלא בסוגיא דב"מ נ"ת ב', ועצה שאינה הוגנת פירשו רש"י לעיל י"ט י"ד בולפני עור לא תתן מכשל, איברא דזה טוב ליישב הא דכתיב כאן זיראת זגו' שהוא דבר המסור ללב וכדפרש"י, זכ"ה גם שם בולפני עור ויראת וגו' זכן פרש"י שם ע"ש, זצל"ע.

ודע דלאו דלא תזנו אינו דוקא בכגון גר ובעל תשובה לומר לו זכור מעשיך הראשזנים זשאר אופנים שבב"מ שם, אלא כל מיני צער בכלל, וכתב מרן החזו"א ז"ל במכתב (קובץ אגרות ח"א אגרת רי"א) וז"ל והרי צריך ליזהר שלא לגרום צער לתבירו בדיבור קל אף לרגע, ויש בזה ל"ת דאורייתא כדאמרו ס"פ הזהב ע"כ.

ועי' חו"מ סימן רכ"ח ס"ד שלא יאמר על שאלה בדבר חכמה למי שאינו יודע להשיב מה תשיב כדבר זה, זשמענו דהזי עובדא באחד שאיים על קטן שיספר עליז, זהעיר לז מרן החזז"א ז"ל מצד לא תונו.

#### בטעם הדבר ד'ההיתר מכירה' בשביעית אינו כלום

#### ושכתה הארץ שבת לד' (כ"ה ב')

בדבר איסור מכירת קרקע לגוי משום לא תחנם כתב בחזו"א יו"ד סימן ס"ה דהוא מן התורה אף בזמן הזה, זאף בשל כיבוש עולי מצרים, ואין חילוק בין אם יש לו כבר קרקע או לא, זאף מכירה לזמן אסזר, זאף אם אינו מזכר לז אלא שטח העליון של הקרקע לזמן נמי הוא בלאז דאורייתא, (דינים והנהגות אלא שטח העליון של הקרקע לזמן נמי הוא בלאז דאורייתא, (דינים והנהגות יו"ד פ"ג אות ג', זע"ש עוד באות ד', זע"ע שם בפ"ז אות א' שמכירת הארץ [הידועה] לעכו"ם בשביעית אינה כלום, והוא מחזו"א שביעית סו"ס כ"ז וכתב שם ג' טעמים, א. מפני שנמכרו ע"י שליח זאין שליח לדבר עבירה, ב. מפני שלא נמסר להם בטב"ז, זאם היה הערבי תובע לקיים המקח היו אומרים לו כך דינכם דבלא רשימת הטב"ו לא קנה, ג. מפני שבלב כל אדם שאינו קנין באמת, ובמכירת חמץ אמרינן כדי שלא יעבור בב"י גמר זמקנה אבל הכא בשביל הפקעת מצות שביעית לא ימכרז כל הארץ לנכרי, אדרבה נוח לנו לשמזר את השביעית מלמכור כל הארץ לנכרי.

#### אם גם כזה"ז דשביעית דרבגן איכא הכרכה ד'וצויתי את כרכתי"

וכי תאמדו מה נאכל וגו' וצויתי את ברכתי וגו' ועשת וגו' [כ"ה כ' כ"א] לענין אם גם בזה"ז דשביעית דרבנן איכא הברכה, ראיתי להביא מש"כ בחזו"א שביעית סימן י"ח סק"ר, וז"ל ומסתבר דהיתה הברכה גם בבית שני וגם אתר החורבן דב"ד של מעלה עושין מה שגוזרין בב"ד של מטה, [א"ה, זכעין זה מצאנו לענין בתזליה חוזרין כשנמלכו ב"ד ועיברו את השנה בירושלמי פ"ק דכתובות ה"ב הובא בחזו"א או"ח סימן ל"ט סוף ס"ק ט"ז ויעויי"ש], והברכה נאמרה אחר שעשו את ההשתדלות או במקום שנפטרו מהשתדלות, ועד כמה להשתדל מסור לתכמים ע"פ עיון התורה ברוח קדשם, ע"כ, עוד כתב שם שאינה הבטתה שלא תבא לידי פיקוח נפש אלא הבטחת ברכה בשביל שמירת שביעית, זהבטתה זו אפשר שיגרום החטא הבטחת ברכה בשביל שמירת שביעית, זהבטתה זו אפשר שיגרום החטא

לקפחה וגם הברכה אינה אלא לכל ישראל, אבל היחיד יוכל ללקות בשביל חבירו, (וע"ש עוד בביאור מה נאכל וגו', ובהא שהניחו כרכים מלקדש כדי שיסמכו עליהם עניים בשביעית ולא סמכו על הברכה).

#### לא תרדה בו בפרך

## לעלם בהם תעבדו ובאחיכם בני ישראל איש באחיו לא תרדה בו בפרך (כ"ה מו"ו)

פי' רש"י איש באחיו להביא נשיא בעמיו זמלך במשרתיו שלא לרדזת בפרך, היינו שאף שיש להשמע להם מ"מ מזזהרין על שיעבוד בעבודת פרך, ובתו"כ סוף פרשתא ו' בו אין אתה רודה בפרך רודה את בכן חורים בפרך, וצריך פירוש מאי בו זמאי בן חורים, גם באיזה עבודת פרך מיירי והרי לעיל בפסוק מ"ג נאסרנו בעבודת פרך בל"ת, זפרש"י שם מלאכה שלא לצורך כדי לענותו אל תאמרו לו החם לי את הכוס הזה והוא אינו צריך עדור תחת הגפן עד שאבוא שמא תאמר כו' זיראת, והוא מהתו"כ שם, ואשכתנא פיתרא דהא מילתא בפי' הת"ת זצ"ל שם דלא דמי זה להך דפסוק מ"ג דשם מיירי בעבודה שא"צ לה זע"ז כתיב ויראת וגו', זהכא מיירי בדבר אתר והוא עבודה קשה המפרכת את הגוף ומשברתו ומיירי כאן הא דבן חורים בשהוא שכירו ונשתכר לעבודה קשה דאז שרי זיעויי"ש.

וגראה לכאורה לפ"ז דאסור להטריח לאף אדם מישראל בכמו להחם כוס והוא א"צ לו זהוא מקרא דלעיל פסוק מ"ג הנ"ל, דלא גרע כל אדם מכי ימוך ונמכר כו', זבחינוך מצוה שמ"ז בל"ת דלא תרדה בו בפרך כתב עבודה שאין לה קצבה או עבודה שא"ז בל"ת שלא יתבטל העבד (אלא יאמר עדור עד לה קצבה או עבודה שא"צ לה כדי שלא יתבטל העבד (אלא יאמר עדור עד שעה פלונית ע"ש), וסיים שהוא רק בזמן שהיובל נוהג ומ"מ ראוי לו לאדם להזהר בענין זו המצוה גם היום בהיות עניים בני ביתו זלהזהר בה הרבה ויתן אל לבו כו', זלכאורה לפי מ"ש צ"ע דנראה דזה אסור מדינא, ואול' החשיבם כעין שכירו אבל אכתי זהו לענין עבודה קשה ולא לענין עבודה שא"צ לה. כע"ע.

ואשכחנא בשערי תשובה להחסיד הר"י ז"ל בשער שלישי אות ס' וז"ל באחיכם בני ישראל איש באחיו לא תרדה בו בפרך, לא ישתעבד אדם בחביריו ואם אימתו עליהם או שהם בושים להחל דברו לא יצוה אותם לעשות קטנה או גדולה אלא לרצונם ותועלתם ואפילו להחם צפחת מים או לצאת בשליחותו אל רחוב העיר לקנות עד ככר לחם כו', הנה פירש ענין אחר שלא להטריחם בדבר שאינו כרצונם, ועכ"פ חזינן דס"ל לאסור בכל אדם בכגון זה וק"ו טירחא על חנם כדי שלא יתבטל, זהא דמבואר בתו"כ דשרי בבן חזרים שפיר י"ל בהני גווני דהר"י ז"ל דזה שרי בשכירו והיינו בן חזרים.

#### מרבה תורה מרבה חיים

#### אם בחקותי תלכו וגו' ונתתי גשמיכם בעתם וגו' [כ"ו ג' ד']

עי' רש"י והוא מהתו"כ אם בחקתי תלכו שתהיו עמלים בתורה.

ברכת ונתתי גשמיכם זגו' מבואר ברמב"ן שיהי' טוב לבריאות הגופים זהפירות יתברכז ולא יחלה האדם יעויי"ש בכ"ד, זהנה עמל התזרה מחליש זהרי ת"ח הם תשושי כח זכביומא ע"א א' ושם ע"ב ב' קרי לה ליגיעה ועמלות בתזרה גיהנם זכבפרש"י שם, זצריך ברכה לבריאותם, וע"ז תנן באבות פ"ב מ"ז מרכה תזרה מרכה חיים וכתב רבינו יונה שם שע"י עמל בתזרה יאריכון ימיז, והוא חידוש זכמ"ש הר"י שם זז"ל זדאגת התזרה אף כי היא דאגה גדולה

למכין כאשר יתשכ בהלכה עד יאמר דבר דבזר על אזפניז אין יכולת לדאגה ההיא לעשות לו רע אע"פ שאמרו תכמי הטבע היגון חלי הלב זהדאגה הוא כלות הלב אך דואג בתורה אורך ימים כז' ע"ש, ואשכתן שבת פ"ח א' עד כמה צריך שיהא העיזן בשמעתא גבי רבא שיצא דם מאצבעותיז זלא הרגיש והצדוקי א"ל עמא פזיזא כז' אי מציתו קבליתו ואי לא כו', זמכ"ז נלמד חובת העמל זצורתו, זכן הי' לימוד הגדולים אשר בארץ, זכדחזינן בעינינו אצל מרן החזו"א ז"ל, ועי' הקדמת הש"ך ליו"ד בגודל יגיעתו זעוצם שקידתו בדרך

#### דין המזכח כשחרכ הכית וחזר ונכנה

#### ולא ארית בריח ניתככם [כ"ז ל"א]

יעוי' הזו"א מנחות סימן ל' סק"ה שכתב לענין כשחרב הבית וחזר זנבנה דחשיב המזבת כתדש לענין חינוך המזבח בתמיד של שחר, זהוסיף שם [בסוגריים] זז"ל, [זאפשר דבזמן הגלות פקעה מצות תמידין ולא מחמת אונס אלא זו בכלל גזירת הגלות זכדכתיב זלא אריח בריח ניחככם זיקרא כ"ג ל"א].



#### זקנו הגאון ר' שמריהו יוסף קרליץ זצ"ל רבה של עיירת קוסובא ואביו של מרן החזו"א. נלב"ע כ"א אייר

תאריך פטירתו מופיע בחזו"א עירובין בתחילת סימן מ"ב וז"ל בע"ה, א' ל"ו למב"י כ"א אייר עזר"ת מינסק, [ביום זה נלקחה נשמת אאמו"ר השמימה, הגיעני השמועה ביום א' ערה"ש שנת הנ"ל].

**חיבר** ספר בית תלמוד על משניות חזלין, ורבינו כתב ע"ז פירוש ונדפס בספרו אמרי יושר תולין, וכן חיבר ספר גבעת שאזל מספד על תותנו ר' שאול קצינלבויגן, זבאמרי יושר פסחים מביא מכתב שהוא כתב לתזו"א בענין שתיית יין בד' כוסות שהיה אסור לו מתמת בריאותו.

רבינו שמע הרבה אודות זקנו מדודו מרן החזו"א זמאמו ונביא כאן חלק מהדברים.

#### הסיפור מאחורי מכתב החזו"א על החלום

לימודו עיי"ש באורך.

בהקדמה לספר קובץ אגרות של החזו"א מובא מכתב שכתב החזו"א בכתב סתרים [ששינה אות א' בכל מילה] וז"ל: מעשה באדם אחד שנפטר לפני עשרות בשנים ובא אליו בחלום וז"ל לא נתן לי לעזבו שאברכו אמרתי לו לשלו' ולא נח דעתו אמרתי יהי רצון שתתקן את הנפש הזאת תיקון גמור ותסלח את כל עונותי תיכף נת דעתו ונשאר במנותה". תיכף נת דעתו ונשאר במנותה".

מקוסובא שפגע באביו של החזו"א ובא בחלום לחזו"א שיעשה לו תיקון, ואמר שאמו הכירה את האיש ההוא מקוסובא.

#### הדרך הגכונה בחינוך הילדים

שמעתי מהחזו"א על אביו הגרש"י שהוא לא נתן לילדים להיות איתו כמו חברים אלא היה מרחק ביניהם עם דרך ארץ וכגון שלא היה מנשק אותם. אבל כשילד לא הרגיש טוב כן היה "זורימקייט"- חמימות.

**רבינ**ו רגיל להביא בענין חינוך הילדים איך צריך לחנך ב' מעשים איך חינכו בקוסובא, א' פעם אחת א' הבנות אכלה לפני התפילה, אמר לה אביה ר' שמריהו יוסף "היא תכמה קודם אוכלת אח"כ מתפללת"...

ב' פעם אחת הבנות יצאה לטייל עם בנות לא טובות מחוץ לעיר, וכשחזרה אמר לה רק משפט אחד "תשבת שככה זה יעבור לך ?"..

#### זה הרי דינא דגמרא

החזו"א החשיב מאוד את אביו הגאון ז"ל ופעם התבטא עליו שראו בו "אלעבדיגע גמרא" - גמרא חיה, וסיפר לי החזו"א שפעם העיר לו אביו בקטנותו (כמדו' על ענין של תפילה) בהאי לישנא "זה הרי דינא דגמרא".

#### מרוע לא כתב הרבה חידו"ת

פעם שאלתי את החזו"א למה אביו לא כתב הרבה חידו"ת זענה מכיזון שלא היה בריא, והחזו"א אחז ממנו מאוד והתבטא עליו שהוא יותר גדול מגדול

פלוני, ומביא את חידושיו בכמה מקומות בספריו.

סיפר לי מרן החזו"א שהגר"ה מבריסק בפעם ראשונה שפגשו סבר עליו שאינו יודע ללמוד ובפעם שני' אמר "סאיז ראשון" כלומר שדיבורו בלימוד הוא כתד מקמאי.

אמי סיפרה שאצל אביה היה תמיד מונח גמ' שבת.

#### הנהנותיו ודקדוק ההלכה

הרבה מההנהגות של החזו"א הם מאביו, זרבינו בספרו דינים והנהגות מהחזז"א כתב כמה דברים שנהג כאביו, א' שהדליקו

נרזת שבת חצי שעה קודם השקיעה, זמאידן הרבה הנהגות של החזו"א אומר רבינו שאין ללמוד מהם כי נהג כך עפ"י אביז זלא שלמד את הסוגיא זיצא לו שכך ההלכה, ולכן לא נכתב בדינים זהנהגות זכגון מה שהדליק נרות חנזכה עשרים דקות אחרי השקיעה, ודרכו של ר' שמריהו יוסף ושל בנו מרן החזו"א היתה לנהזג עפ"י הגמרא, וכגון ליטול ידים בחדר של הקידוש כמש"כ בגמ' קידוש במקום סעודה.

במשפחה סיפרו שבנט"י היה בזדק את הצפרניים הרבה זמן ומנקה עם מגבת לחה ואת"כ עם מגבת יכשה.

#### שיעור ביום היא"צ

החזו"א הי' נוהג לומר שיעזר ביום היא"צ של אביו (זכן בשל אמו), זהי' אומר לנו (קבוצה מתלמידיו) לפעמים את השיעזר (כמה ימים מקודם) מה שעתיד לזמר ביום היא"צ.



לקבלת העלון מידי שבוע ניתן להרשם במייל: 3760435@gmail.com



#### דרך התורה

קריאת פרשת בחוקותי בשבת שקודם שבועות שהוא ר"ה ר'ופר שתכר'ה שנה וקר'לותיה – חג השבועות הוא ר"ה כיון שבו נידונין על התורה אם בחוקתי תלכו... ואם לא תשמעו לי ולא תעשו את כל המצות" האלה" (ויקרא כו, ג-יד).

איתא במגילה (לא, ב) "עזרא תקן להם לישראל שיהו קורין קללות שבתו"כ (פרשת בחוקותי) קודם עצרת, ושכמשנה תורה (פרשת כי עבוא) קודם ר"ה, מ"ט כדי שתכלה שנה וקללותיה, בשלמא שבמשנה תורה איכא כדי שתכלה שנה וקללותיה, אלא שבתו"כ אטו עצרת ר"ה היא, אין עצרת נמי ר"ה היא, דתנן ובעצרת על פירות האילן", ודברי הגמ' צ"ב מהו הטעם שעצרת נחשבת ר"ה משום שבו נידונין על הפירת האילן, והרי כמו שבעצרת נידונין על פירות האילן גם בפסח נידונין על המים ולמה פסח וסוכות אינם נחשבים ר"ה התבואה ובסוכות נדונין על המים ולמה פסח וסוכות אינם נחשבים ר"ה ורק עצרת נחשבת ר"ה.

"שמעתי מאאמו"ר זצ"ל משמיה דהגרא"ז מלצר זצ"ל וכן היה מכיא
הגרא"מ שך משמו של הגרא"ז, שהביאור בזה ע"פ המבואר כשל"ה הק'
מספר תולעת יעקב דחג השבועות הוא יום הדין על התורה דניתנה באותו
היום וכטלו ממנה, והוא דין על הצלחה וההשגה וההכנה שיש"ג האדם
כתורה כל השנה, ולכן הוא נחשב ר"ה של האדם כיון שהדין הוא כלפי
האדם והוא נחשכ ממש יום דין על חיי האדם כיון שהתורה היא חיי האדם.
יהנה בתוכן הענין שהדין על פירות האילן כולל דין על התורה של האדם
מכואר שם בשל"ה הק' במושגים השייכים לפנימיות התורה, אמנם יתכן
לבאר לפי ערכנו עפ"י המבואר בתענית דף (ז, א) שדרשו את הפסוק
כפרשת שופטים "כי האדם עץ השדה" על ת"ח שאם הגון הוא ממנו
תאכל דהיינו תלמד ממנו, ומבואר שהאדם העוסק בתורה הוא בבחינת
עץ והפירות שלו הם התורה שהשיג כלימודו, ולפי"ז שפיר נכלל הדין על
התורה בדין של פירות האילן כי אדם הוא ככחינת עץ השדה והפירות

לפי המבואר בסוגיא זו נמצא שיש משמעות מיוחדת לקריאה של פרשת בחוקותי בשבת זו, שמלבד שהיא בסדר הקבוע של הקריאה, יש בקריאה זו ענין מיוחד לקיים תקנת עזרא לקרוא קודם הר"ה של חג השבועות את פרשת הקללות והברכות שבפרשת בחוקותי, לומר שתכלה שנה וקללותיה.

נראה שבפרשה זו נמצא גם הדרך להכנה של הדין על התורה שבעצרת, דהנה הפרשה מתחילה "אם בחוקותי תלכו" ופירש"י שם "שתהיו עמלים בתורה", ודברי רש"י צ"ב היכן מצאנו בלשון זה של בחוקותי תלכו שתהיו עמלים בתורה.

ינראה בביאוד הדברים ד"תלכו" היינו שלא לעמוד באותו מקום אלא להתרומם ולעלות מדרגה לדרגה. וזה כמו שביאר הרמח"ל בדרך עץ חיים את הפסוק "ונתתי לך מהלכים בין העומדים האלה", דמלאכי השרת נקראים "עומדים" כיון שהם עומדים במקום אחד ואינם עולים מדרגה לדרגה, ואלו ישראל נקראים מהלכים שאדם הוא מהלך שעולה מדרגה לדרגה, וזהו הביאור במש"כ דתלכו היינו שתהיו עמלים בתורה שהדרך להיות מהלך ולעלות מדרגה לדרגה הוא רק ע"י עמל התורה.

ונראה כיאור הדברים כהא דע"י עמל התורה נעשה אדם מהלך, דהנה כתב המהר"ל כדרוש עה"ת לבאר סוגית הגמ' בסנהדרין (צט, ב) בביאור הפסוק

"אדם לעמל יולד", דהיינו שנברא לעמל, וביאר המהר"ל (בדרוש עה"ת) דהא דאדם נברא לעמל תורה הוא משום שהאדם נברא עם כוחות רוחניים גדולים הגנוזים בתוכו והדרך להוציא את הכוחות מהכוח אל הפועל הוא ע"י העמל, ונראה דהא מיוחד לזה עמל התורה הוא משום שהתורה היא המרוממת והמגדלת את האדם וכלשון המשנה באבות "ומגדלתו" מרוממתו מעל כל המעשים", ולכן ע"י עמל התורה מתגדל האדם שע"י עמל התורה הוא מוציא את כוחותיו הרוחניים מן הכח אל הפועל.

זהו הענין ד"תלכו" היינו עמל התורה שכוחו של האדם להיות מהלך לא עומד הוא רק ע"י עמל התורה שמוציא את הכוחות הרוחניים שלו מהכח אל הפועל ולכן תלכו היינו שתהיו עמלים כתורה.

ילפי"ז מכואר מאוד הענין שמתיחדת פרשת הקללות והכרכות שבתורת כהנים להכנה ליום הדין של התורה בעצרת, כיון דהיום הדין של עצרת הוא יום הדין על פירות האילן של האדם כמה שהוא בבחינת "עץ השדה", שהרי הענין שהתורה מדמה האדם לעץ השדה הוא משום שאדם הוא ככחינת צומח ומתגדל כמו האילן שאינו עומד כמקומו אלא צומח ומתגדל, והרי זה עצמו הענין של הדין על התורה שבטל האדם ממנה ומנע את צמיחתו וגידולו, וזהו תוכן הדין על ההצלחה ההשגה ההבנה שישיג כתורה כיון שזהו צמיחתו וגידולו של האדם, ודין זה הוא עיקרו על ענין ה"תלכו" של האדם דהיינו על מה שיעודו להיות מהלך צומח ומתרומם, ולכן פרשת הקללות והכרכות של משנה תורה שהיא על פירות האילן של האדם תלויין כ"אם כחוקותי תלכו" שהוא קיום עודו של האדם לעמול בתורה בכל כוחו ולא להיות בטל ממנה.

לאור דברים אלו נמצינו למדים שעיקר ההכנה ליום הדין של התורה הוא ב"להיות עמלים בתורה", שהרי ענינה של קריאת פרשת הקללות הברכות קודם לעצרת הוא להורות שתכלה שנה וקללותיה, והרי כל פרשה זו מיוסדת על "אם בחוקותי תלכו - שתהיו עמלים בתורה". ובזה תלוי מה שתכלה שנה וקללותיה כלפי יום הדין של התורה. הנה פרשת הקללות שבתורת כהנים מתחלת "ואם לא תשמעון לי".

ופירש"י "אם לא תשמעון לי - להיות עמלים כתורה", וצ"ע למה ההיפך מאם בחוקותי תלכו להיות עמלים כתורה הוא כ"אם לא תשמעון לי". "נראה הביאור בזה דהנה כתב שם במהר"ל בדרוש עה"ת שעיקר עמל התורה הוא בקבלת עול תורה שענינו של עמל הוא שבא מתוך קבלת עול והשתעבדות, והשורש של העמל התורה הוא בקבלת עול תורה, ונראה דוזהו הענין של "אם לא תשמעון לי - להיות עמלים בתורה", שהרי מבואר בתרגום "אם לא תשמעון לי - אם לא תקבלו למימרי", "מבואר דלשון תשמעו כאן הוא מלשון קבלה ואם לא תשמעו לי היינו שלא תקבלו עליכם, וזה מבואר בדרך זו דעמל התורה בא מתוך קבלת עול תורה וההיפך מעמל התורה הוא ב"לא תשמעו לי" דהיינו שלא תהיו מקבלין עליכם עול תורה.

עיין בספר משנת רבי אהרן בפרשת בחוקותי שכתב "העיקר בעמל התורה שמקבל על עצמו עול תורה להזהר בתכלית מבטול תורה", וזה מבואר מאד לפי דרכינו דעיקר הענין של עמל התורה הוא בקבלת עול. "לפי"ז היסוד והשורש להכנה למתן תורה הוא בקבלת עול תורה להיות עמל בתורה, שבזה נזכה ביום הדין של התורה בחג השבועות להשגה יותר גבוהה בתורה ולסייעתא דשמיא להיות מהלך צומח ומתגדל בעמלה של תורה.

#### דרך רבותיע

#### הנאון רבי עקיבא קיסטר זצ"ל פראשי ישיבת יד אהרן נלב"ע ג' סיון תשע"ז

#### הספד רכיט - כל עצמותו תורה

אנו מתאספים כאן להספד להסתלקותו של גאון עולם ולא במושגים שלנו, עמל התורה המושגים שלא ידועים לנו וגם בדורות שעברו לא היו מהדברים הידועים והפשוטים וקשה לדבר על דברים אלו אך מ"מ אדבר על כמה נקודות.

הוימב"ם בפ"ג מהלכות ת"ת הי"ג אומר מי זה שזוכה לכתרה של תורה הוא מי שלא מאבד לילותיו אפיי לילה אחד באכילה ושתיה ושינה יכתוב דבר נורא אפי' לילה אחד יכול. לאבד כתר תורה כתר של תורה זה מושג אחר אפי לילה אחד. מצות ת"ת יש לו בכל רגע ורגע ובכל מלה ימלה אבל כתרה של תורה זה רק כשלא מאבד אפילו לילה אחד, ומה משמעות הדברים.

ע"ד הפשט נראה דהנה המשנה אומרת ג' כתרים אלו מי זוכה לכתר כהונה - כהן מי זוכה לכתר מלכות המלך הוא הזוכה, ומי זוכה לכתר תורה אינו 'הלומד תורה גרידא' אלא צריכים להיות עצמיות של תורה לזכות לכתר תורה.

מציאות החיים זו מציאות של תורה וכדי הדגש בלילות שזהו זמן של מנוחה והרפיה ומציאות של תורה היא שאין מנוחה והפסק ומי שיש לו חיבור למציאות חיים חוץ מתורה אפי' לילה אחד אין חיבור אמיתי ומפסיד כתר תורה.

זכינו בדור שלנו לראות כזו מציאות של אדם שזוכה לכתרה של תורה וזה מחייב את כולנו, ר"ע הראה לנו מושגים אלו שלא איבד לילה אחד לא היה מושג חוץ מתורה כלום איזה בילוי והרפיה מציאות חיים של תורה ללא הפסק כמעט עד יומו האחרון היה בישיבה עם כל הברען שא"א להשיג אותה, זו מציאות של כתרה של תורה.

'הרמב"ם שם ממשיך שאין אדם לומד רוב חכמתו אלא בלילה שנא' "יומם יצוה ה' חסדו ובלילה שירה עמי" רואים שתורה אינה נמדדת במערכת של שעות אלא 'בלילה' ומה הפשט בזה?

נראה דהנה במגילה מבואר דיהושע שאל את המלאך הלנו אתה אם לצרינו ומבוארת הגמ' ששאלו על מה באת האם על ביטול תורה או על כיטול העבודה יהושע עשה חשבון נפש מיד על מה באת לתבוע האם לתורה או לעבודה, וענה לו המלאך שבא על ביטול תורה שנאמר עתה באתי מיד וילן יהושע בעמק בעומקה של הלכה, והיכן מרומז כאן דברי באתי מיד וילן יהושע בעמק בעומקה של הלכה, והיכן מרומז כאן דברי תורה וכתבו התום' בשם הריב"ן דבדברי תורה כתיב 'ועתה כתבו לכם את השירה הזאת'

בזכרון שמואל הכיא ששאל הרב מפוניבז, למה צריך לדכר כרמזים? למה לא אמר לו מפורש שבא על דברי תורה, ביאר הרב מפוניבז', דהנה כאמת איך אפשר לתכוע יהושע הרי כאן הכל תלוי בכיכוש הארץ והכל תלוי כמערכה זו ותובעים כיטול תורה?

אכל הפשט הוא שאם התורה נקראת שירה וזה לא יחס של לימוד לתורה אלא יחס של שירה שבא ממעמקי הנפש ושירה לא יכולה להפסיק שזו מציאות החיים. יש תשובה של כיכוש הארץ אך איך אפשר להפסיק.

תורה זו שירה מציאות החיים וזה הביאור "כלילה שירה עמי" אנשים מחפשים הרפיה ומנוחה כלילה ואז מחפשים השירה אז לומדים רוכ חכמתו בלילה זו תורה של חיכור של שירת חיים.

אם אדם בדור יכלו לומר עליו כך הוא ד"ע היכן ראינו מציאות של עמל "שירה ואם לא היו מושכים מיטה לא היה שם לב על כך זו תורה של שירה שאין לה הפסק לראות את הלילות הלילות בלא הפסק לילה אחד של עמל ויגיעה בתורה, ורק כך אפשר להגיע לדרגות שהוא הגיע תורה של בהירות תורה של עמקות תורה של ישרות.

איזה מתיקות של תורה אני יכול לומר על עצמי ביו"ט אני מתענג על תורתו של ר"ע עכשיו זכינו לעוד ספר ובכזה עמל, מלבד ההשקעה שהיה כולו בלימוד הישיבה לכך זכה לכזו גדלות זו כתרה של תורה תורה של שירה שלא יאבד לילה אחד.

זו ההרגשה של ת"ח שאין לו תמורה, היכן עוד אפשר לראות זאת בדרינו

הגמ' אומרת במסכת ברכות דף יז. מספרת "רבי יוחנן כי הוה מסיים ספרא דאיוב אמר הכי סוף אדם למות וסוף בהמה לשחיטה והכל למיתה הם עומדים אשרי מי שגדל בהורה ועמלו בתורה ועושה נחת למיתה הם עומדים אשרי מי שגדל בהורה ועמלו בתורה ועושה נחת רוח ליוצרו וגדל בשם טוב ונפטר בשם טוב מן העולם ועליו אמר שלמה טוב שם משמן טוב ויום המות מיום הולדו" מה הוא ספרא דאיוב שהוא איבד עשרת בניו אין לנו מושגים בזה, ההרגשה היא שגם ר"ע סיים ספרו באיוב כל מסכת יסוריו שעבר אבל לראות יסורים שאין בהם ביטול תורה, לראות מסכת יסורים כזאת דונדכך זכיתי לראות אותו בתקופה האחרונה פעמיים שסבל יסורי איוב ויחד עם זה המשיך עם כל השיעורים להרביץ תורה עוד בדרך כלל אנשים במצב כזה נשכבים במטה ולא קמים

ר"ע אמר לאנשי קרוביו שיש לו חולשה נוראה אך קם כארי למסור שיעור וכוי ומהיכן יש כח לזה אי"ז אלא משירת התורה זה יסורים שאין בהם ביטול תורה זכיתי לפגוש אותו בתקופה האחרונה מה היתה השיחה רק בד"ת היה כולו שקוע בתורה אבל סיים סים ספרא דאיוב. כיצד מסיימים ספר זה אמר ר' יוחנן הקדמה שלמה סוף בהמה לשחיטה סוף אדם למיתה ואחרי כל ההקדמה הזאת אומר ר יוחנן שיש מאושרים בעולם הזה ומהו האושר מי שגדל בתורה ועמל בתורה ועושה נחת רוח ליוצרו.

ומה מיוחד בדברים אלו?

אומר הגר"א בחידושי אגדות גדול זה חכמה ועמל זו בינה ועושה נחת רוח ליוצרו זו דעת שנא' כי אם בזאת יתהלל המתהלל השכל וידוע אותי זה ג' יסודות של תורה חכמה בינה ודעת חכמה זה הלמד מרבותיו כמו שאומר רש"י בפרשת כי תשא ולאחמ"כ יש עמילות בתורה לירד לעומקה של תורה דבר מתוך דבר ודעת זו הידיעה הברורה והבהירה הפנימית שאדם מגיע אליה.

אצל ר' עקיבא ראינו את ג' יסודות הללו החיבור לרבותיו כל ימיו היה תלמיד וחי את רבותיו אבל לא הסתפק בזה אלא עמל בתורה להיות הלך ולעלות עוד ועוד וזהו הכח של עמל, ולאחמ"כ עושה נח"ר ליוצרו שזהו חלק הדעת שזה מעבר לכוחות האדם שאז זוכה לגילויים והשגות מעבר לכוחות הטבע.

בגמ' בסנהדרין דף צט: כתוב 'אמר רב יצחק בר אבודימי מאי קרא שנאמר נפש עמל עמלה לו כי אכף עליו פיהו הוא עמל במקום זה 'תורתו עומלת לו במקום אחר' ומסביר שם רש"י דהתורה עומדת לפני קונה ומתחננת לפניו לגלות לו רזי תורה וטעמיה, אדם שעמל מגיע לדרגות שהן מעבר לדרגתו ולהגיע להשגה כזו זה לא בדרכי הטבע זה זה לחיות עם עושה נחת רוח ליוצרוג.

אבל עדיין ר' יוחנן לא ניחא ליה רק בזה אלא מוסיף שגדל בשם טוב 'כתר טוב עולה על גביהן והכוונה שאדם הזוכה לכתרה של תורה הוא זוכה גם למעשים. וכך מבאר הגר"א דשם טוב הם המעשים וזה עולה על גביהן כי מעמל התורה מגיעים לכתר שם שוב, כל מי שראה את ר"ע על גביהן כי מעמל התורה מגיעים לכתר שם שוב, כל מי שראה את ר"ע היה קורא עליו את לשון הגמ' ביומא ראו ראו פלוני שגדל בתורה כמה נאים דרכיו כמה מתוקנים מעשיו, ר"ע גדל בתורה ועמל בתורה ועשה נח"ר ליוצרו גדל בשם טוב ונסתלק בשם טוב ואומר הגר"א שלא נכשל בחטא שאם נכשל בחטא זה כבר לא בשם טוב על מי אפשר לומר כך בחטא שאם לי עקיבא, סיים ספרא דאיוב.

שר"ע יהיה מליץ יושר על משפחתו הגדולה על בניו הגדולים על החתנים הגדולים על הדבנית שמסרה נפש עבורו בין בימי חוליו בבריאות ולהיות אמה של מלכות, על הידידים לראות את ר"ע זה נתן לנו היזוק כל מי שבא עימו במגע זה חיזק זה נתן מושגים גדולים למה שיכול אדם להגיע, שיהיה מליץ יושר על התלמידים שהיה קשור אליהם בלב ובנפש, על כל עולם התורה ויתקיים הכתוב ומחה ה דמעה מעל כל פנים.





732.301.4043

Eretz Yisrael: 072.370.1816 UK: 44.330.350.5700

# **CHAYEIN**Subscriptions

732.301.4043 opt 8-1 chayeinusubscribe@gmail.com